



أعمال الملتقى الدولي حول

## الاستعمار بين الحقيقة التاريخية والجدل السياسي

فندق الهيلتون 02 - 03 جويلية 2006

هذا الكتاب هدية من وزارة المجاهدين

تم جمع وتتسيق المحاضرات من قبل " الراد الرطني للرراسات والبعث في الهراد الرطني للرراسات والبعث في الهراد الرطنية وادرة أولى دوسير 54 "

منشورات وزارة المجاهمين السمد كريسية الوسول 7 2 جائز 2008 الوسول 7 2 جائز 2007 الوسول 7 2 جائز 2007 رام الواع : 2007-1628 : والم الواع : 978-9961-846-61-2

## الفهرس

| - كلمة فحامة رئيس الحمهورية السيد عبد العزيز بوتفليقة                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| - هل هي العودة إلى الماضي                                                                      |
| الأستاذ عبد الحسيد مهري على الله                                                               |
| الاستعمار والمقاومة بين الأمسى واليوم والوارية                                                 |
| الأستاذ السهادي بكوش لزير                                                                      |
| - التوسع الاستعماري ظاهرة عدوانية تسلطية واستعلالية المستعماري ظاهرة عدوانية تسلطية واستعلالية |
| الدكتورجمال قنان                                                                               |
| -تأثير الاحتلال الأحسى على الهوية الوطنية "العراق تموذحا"                                      |
| الدكتور غام محمد صالح                                                                          |
| - العلب الاستعماري من عمل إنساني إلى أداة للتسرب الاستسعماري                                   |
| السلمي                                                                                         |
| الدكتور زكى مبارك                                                                              |
| -الاستعمار وزمن الحقيقة قيم الاعتراف والنواصل مع الأحر                                         |
| الدكتور بومدين بوزيد                                                                           |
| - من مركب الذب إلى تبيض الحريمة                                                                |
| الدكتورمحمد العربي ولد خليفة                                                                   |
| -صورة المغرب العربي في الكتابات الاستعمارية                                                    |
| الدكتور امحمد مالكي                                                                            |

TVA (AV

كلمة فخامة رئيس البممورية السيد عبد العزيز بوتغليقة

ومؤاسبة الماتقى الحولين:

"الاستعمار بين العقيقة التاريخية والتاريخية

| 209 | - بعض انعكاسات التواحد الفرنسي بالفيتنام |
|-----|------------------------------------------|
|     | الدكتور كان تشان تون- الفيتنام           |
| 219 | - مدخلة السيد لويس ليتوكيامباتا          |
| 239 | -كلمة احتام الملتقي الدولي               |
|     | السيد معالي وزير المحاهدين               |

بسم الله الرحمن الرحيم والصلاة والسلام على أشرف المرسلين وعلى آله وصحبه إلى اليوم الدين

> أيتها السيدات الفضليات، أيها السادة الأفاضل،

من دواعي سعادتي أن أتوجه إلى الحضور الكريم من مؤرخين وأدباء، ورجال ثقافة وإعلام، ممن حظي بهم المقام في هذا الملتقى العلمي عن " الاستعمار بين الحقيقة التاريخية والجدل السياسي، شاكرا حضورهم ومساهمتهم في فعاليات هذه النظاهرة العلمية ومرحبا بهم في الجزائر، ومتمنيا لهم طبب الاقامة بين ظهراني شعبها الذي لا ولن ينسى أبدا تضامن ومسائدة أشقاته واصدقاته له أثناء ثورته التحريرية، والذي يعتبر يوم 5 جويلية من أيامه التاريخية المجيدة.

أيتها السيدات الفضليات،

أيها السادة الأفاضل،

تعرف الجزائر أكثر من غيرها بشاعة الاستعمار ومازالت إلى اليوم تسحمل في أجساد أبنائها وبناتها، وفي تفسياتهم وفوق أراضيها، ومن خلال معالمها الحضارية، أثارا لا تمحى وجروحا لا تندمل للوثة الاحتلال، ودمار و فساده.

لقد احتلت فرنسا البخرائر، وكاتت دولة ذات سيادة وشعب ذا حضارة، تسقيم مع دول العالم علاقات دبلوماسية، وتربطها بها اتفاقيات مشتركة، بما في ذلك دولة الولايات المعتددة الأمريكية، وبريطانيا العظمي وفرنسا نفسها، ولها أنسماقها الاجتماعية الخاصة ودينها ولمعتميزة في المدن أو وتسطيمها المخاص وثقافيتها السمتميزة في المدن أو الأرياف، وعقريتها المعسرة عن ذاتها الحضارية الاسانية.

ولم يكن شعبها همجا يحتاج إلى تعدين، ولم تكن أرضا بورا، وفراغا في حاجة إلى تعمير، كانت ربوعها، كما شهد عليها الغزاة أنفسهم، جنات قطوفها دانية، وحدائق غلبا، فيها من كل فاكهة زوجين اثنين، وكانت تربطها بالدولة الغازية اتفاقية صداقة طويلة الأمد، وقد توقفت الغارات البحرية ببن البلدين منذ 1818، ولـم يكن في الـجزائر معتقلون أوروبيون، إلا سجناء حسرب بالإضافة إلى أفضال البجزائر على دولة فرنسا، باقراضها كميات هائلة من المحبوب أنقذتها من مجاعة كارثية، غير أن ما كان يعرف بذهب القصبة أو ثروة الداي، كان يثير شهية الحكام الفرنسيين الذين يعانون من تسململ داخلي، يسبب السمعارضة القويسة وإلى اعتبارات أخرى أملتها أنذاك شروط جيو-سياسية وإستراتيجية، تسبب فيها تنافس الدول الأوروبية فيما بينها للمبوطرة على العالم، وكسب المزيد من النفوذ الاقتصادي والعسكري على حساب الدول الأقل قوة، والانتقام من ايلة البجرائر التي كانت بحق، شوكة في حلق أطماع الدول الغربية.

لقد جوبه الغزو الفرنسي بسمقاومة باسلة من طرف الأهالي منذ اللحظة الأولى، وأخذت المقاومة بمبايعة البجز الربين الأمير عبد القادر، واضع أسس الدولة الجز الرية الحديثة أبعادا جديدة واتسمت بأبعاد إنسانية عالية، من محافظة على كرامة الأسير، وعدم إذلال الأدمية في خصومه إلى احترام القوانين الدولية الإنسانية في حربه مع الغزاة، وتلتها مقاومات كثيرة تارة بالسلاح وتارة بالنضال السياسي وأخرى بالانتقاضات، إلى أن الفجرت الثورة التحريرية المظفرة علم 1954 التي سنحتفى بعيد استقلالها الرابع والأربعين بعد

الشعب الجزائري وأماطوا اللثام عن حقائق ممارساته الشنيعة التي ستظل ثكتة سوداء في تاريخ فرنسا الاستعمارية. لقد اختبا الغزاة وراء ألوان من الزيف والـمزاعم،

ليسرروا فعلتهم النكراء، وللجأوا إلى مناهج وخطط ماكرة، من أجل غزو السجزالر، وإخضاع أهلها، يفرض سياسة الأمر الواقع بما كان لديهم من قوة عسكرية ضاربة وتفوق في العلوم والتكثولوجيا، ومارسوا ضده أساليب عنصرية، حتم

يد الاستعمار الفرنسي للجزائر واحداً من أقبح الوجود

وقد كشف العديد من المورخين الفرنسيين

الاستعمارية عبر التاريخ، لكونه اعتداء على الوطن ودولة

وشعب دون مبرر وبما تميز به طيلة حقبته من ألوان الفساد

والإنساد، ويما اتسم به من انتهاك صارخ لأبسط المحقوق

النسر شاء، عن الجرائم الفظيعة التي ارتكبها المستعمر في حق

يخلو لهم وجه الحزائر الغنية.

الطبيعية والمدنية للشعب الجزائري.

لقد قامت إدارة الاحتلال بدراسة واسعة النطاق لجوانب عديدة من حياة الجزائريين ولما تمضى عشر سنوات على غزوهم، خلصت هذه الدراسة، المشبعة بالنزعة الغصرية والمجافية للموضوعية العلمية، والتي جاءت في قرابة أربعين مجلدا مست الفترة الممتدة من 1844 إلى 1867، إلى تقرير أن الشعب الجزائري هو من الأجناس الدونية غير القابلة للتحضر وعليه يجوز في حقه الإبادة الجماعية إلا أن واقع المقاومة والصمود لهذا الشعب أثبت فساد هذه النظرية. وقد انتهت الكثير من الدراسات المعاصرة داخل الدوائر الطمية لديهم إلى اقرار أن ما صدر عن المستعمرين لم يكن في الحقيقة سوى عدوان وقهر واستعباد من قوة معتدية على شعب مستضعف.

ومن المحير حقا أن يستمر إلى اليوم الخلط المقصود بين الزيف السياسي، والصراع على النفوذ، ويين الحقلق التاريخية الثابتة التي تتأسس عليها العلاقات بين الشعوب والأمم، والتي يجب أن توضح بامانة تاريخية، ونزاهة علمية، وشجاعة أدبية، وضمير خلقي مسؤول، حتى لا تظل، مصدر كراهية، ومبعث ريبة، ومرتعا للافكار المتطرفة والنوايا السينة، فالتاريخ ليس ملكا لأحد و لا يملك أحد أن يستظه لخدمة أغراضه الشخصية وأطماعه الذاتية إنه أكبر منا جسيعا.

أيها السادة الأفاضل،

كان الاحتلال الفرنسي لبلادنا انتهاكا صارحًا للقاتون الدولي الإنساني، ويتعارض في بنوده جملة وتقصيلات مع نص لاتحة لاهاي لعام 1907، واتفاقيات چنيف 1949 وما بعدها.

لقد داست فرنسا الاستعارية بعلها العسكري القوانين والمواثيق الدولية ومبادئ ثورتها وحتى تلك الاتفاقية الصورية لسنة 1830 التي فرضها "دوبرمون " على الداي حسين يحد السلاح، كانت كلها إملاءات الغالب على السمغلوب تحت فوهات البنادق، وقعقعات السمدافع، ومع ذلك لم تُحترم في أي بند من بنودها، ونكث السمحتل يعهده الذي عاهد عليه السجز الربين في نفس البوم، قبل أن يحف حبر الاتفاقية.

وتواصل الاحتلال كحقيقة على الأرض، مستبيحا في ممارسته جميع الأساليب المدمرة، بعيدا عن أي حساب أو عقاب، وحتى الإنجازات التي أجراها على الأرض كانت كلها وقفا على خدمة المعمرين وأبناء السلطة المحتلة، والقلة الموالية لهم وفي حيز جغرافي محدود.

في الوقت الذي كان فيه أبناء الشعب البرّاتري حطبا للحروب التي يشتعل أوزارها هنا وهناك، في أوروبا ومستعمراتها، ويدا عاملة رخيصة، تشيّد اقتصاد دولة المتروبول، وتسحرت وتررع وتعتنى بمزارع السمعمرين وتسخدم مصاتعهم، وأرضا بكرا غنية، تصدر خبراتها إلى أقاصى الدنيا، يبجني تسمارها السمحتلون، ويثرون بها اقتصادهم، ويلبون رغباتهم السمستزايدة، في جشع وغطرسة قل نظيسرهما في التساريخ.

وأبلغ تعبير يلخص دوافع الاستعمار الفرنسي في السجزائر ومظاهره وغاباته، ما صرح به أحد وجوه فرنسا الحديثة البارزين حين قال قد تعزز موقفنا في إفريقيا، والبحر الأبيض المتوسط بفضل السجزائر، إذ أفمنا فيها نقطة انطلاق لتسللنا إلى تونس والمغرب والصحراء، واستطعنا مؤخرا أن نحد فيها عددا من السعحاربين، والقنا حكومة تسحريرنا وجمعنا فيها بالاشتراك مع حلفائنا قسما كبيرا من وسائل التصارنا وأضاف يقول وكشفنا منذ عهد قريب حقول البترول والغاز التي تساعدنا على استكمال حاجنتا الماسة إلى الطاقة الصناعية. إذن فشمة أسباب كثيرة كانت تحمل الشعب الفرنسي على أن يعد امتلاك الجزائر أمرا مفيدا ومستحقا انتهى كلامه.

لقد تصرفت فرنسا الاستعبارية بالبجزالر كمتاع ورشته عن العثمانيين، خالية من شعبها إلا من بعض السكان الذين لا تسجمعهم وحدة ولا رابطة، اتخذت من عدد منهم مقاتلين، زجت بهم فرنسا في السحروب الأوروبية، اليس هي التي ردد أحد ساستها مقولة منذ أن وجد العالم لم تكن هناك وحدة أو دولة جزائرية، على أي شكل من الأشكال لكن لو كان الأمر كما قال لماذا استنفدت كل وسائل السمحو والسمحق لإبلاد الشعب السجزائري.

فالقاصي والداني يعرف بالوثائق والأرقام مدى ما فطه الاستعمار في السجرائر، فكم كان عدد السمتعلمين من السجرائريين غداة الاستقلال سنة 1962، مقارنة بعدد السكان، وكم كان دخل الفرد السجرائري، مقارنة بدخل الفرد الأجنبي من السمعمرين. وكم كانت الأوضاع الاجتماعية بالسة ومأسوية، مع انتشار الأويئة والأمراض، والفاقة، والأمية، إلى درجة يصعب معها تسرتيب مكانة السمجتمع السجرائري في درجة يصعب معها تسرتيب الإنساني العام، لقد عم السجميع الدمار في حرب التحرير ومات الكثير تحت التعنيب إما في الدمار في حرب التحرير ومات الكثير تحت التعنيب إما في السمعتقلات، وإما في عمليات الإبادة السجماعية، داخل القرى والسمدن، ولم يكن هؤلاء من حاملي السلاح، ناهيك عن الشوار، الذين لم تسحترم بشائهم إدارة الاحتلال قوانين السحروب السمتضمنة في الاتفاقيات الدولية.

هذا إذن بعض من حقيقة الاستعمار الفرنسي للجزائر، من جانب قانوني واجتماعي وإنسائي، إذ يصعب على الدارس والسمتنبع لسهذه الظاهرة، أن يقف على السجابيات للاستعمار، فهو الكارثة الكبرى، التي أصيب بها مسجتمعا، وقد ظل يقاسى ويلانها بوجود السمحتلين وحتى بعد رحيلهم.

فمن الصعب حجب الحقيقة التاريخية وصالعوها أحياء برزقون ودلائلها ماثلة وشواهدها قائمة. فكل محاولة للقفز عليها أو توجيهها بما يخدم مصالح ذاتية سيزيد الشرخ توسعا وسيرهن مستقبل علاقات بلدين فلا يليق الزج بقضايا معقدة وحساسة في جدل سياسي عقيم لتحقيق مكاسب آتية أو إشباع تزوة حنين إلى ماض استعماري باند.

فَتَفَية الذَّهنيات من رواسب الدمار الاستعماري عمل يتجاوز تنقية الأرض، وتحريرها من وجوده الحمادي، فأمام الحواسات الحرارية، والكفاءات، والنخب الحمقفة،

جهد جبار، وطريق طويل، للوصول بالبجزائر إلى حالة التخلص النام من الأثار المستسرسية في اللاوعي الفردي والسجمعي للأمة جراء قرن وربع القرن، من الاحتلال الغاشم. أيتها السيدات الفضليات،

أيها السادة الأقاضل،

إذا كانت الدوائر الاستعمارية السجاحدة السنتكرة، تضن على شعبنا ولا تعترف له بسحقه التاريخي في الثورة والتحرير، وتزعم أن ما جرى مايين 1954-1962 كان احداثا، وعصبنا مدنيا، وتسمردا على الشرعية، ولسم تعتسرف الدولة الفرنسية، إلا أخيرا، بأن ما جرى في هذه السعدة كان حربا. ولكن يبدو أن كل الذي قلماد شعبنا ومازال يقلميه من ويلات الاستعمار بسما في ذلك أخطار مسخلفات تجارب سلاحه النووي في صحرالنا، وحقول الغامه السمزروعة عبر مئات الكيلومترات على أراضينا، كل ذلك وغيره، لسم يكن كافيا لكيلومترات على أراضينا، كل ذلك وغيره، لسم يكن كافيا خيث مازال بعض من يحنون إلى الجزائر فرنسية يتبجحون لأغراض هم يعلمونها بتمجيد الاستعمار، واعتباره ظاهرة السجابية، لا سيما في شسمال الفريقيا، التي يقصد بها أسلما السجزائر، قبل غيرها.

بل وصل الاستهتار ببعضهم إلى سن قانون في هذا الشأن، ما يؤكد رغم كل التحولات التي حدثت في العالم، وتوية كثير من مستعمري الأمس، وعودتهم إلى جادة الصواب، بالاعتراف الرسمي والاعتذار العنني، عن الجرائم التي ارتكبت في حق الشعوب المستعمرة، بأن المنين ما يزال يجذبهم إلى تاريخهم الاستعماري الشائن بل المخزي الذي اتسم بالفظاعة والعدوان، فهم يتصرفون بعيدا عن الأخلاق الإسمائية السمتعارف عليها، والتي فرضها التطور في العلاقات بين الشعوب والأمم والدول، من أجل بلوغ السمجتمع الكوني، أو

أيتها السادة الأقاضل،

أعتقد أن هذا السملتقى الدولي السهام، الذي تحضره أسماء وكفاءات ذات باع في مجال التاريسخ والسياسة والقكر، كسفيل بإماطة اللثام عن كثير من السحقائق، وبلورة السمفاهيم وتحديد الدلالات، التي كثيرا ما يشويهاغموض، أو تعمية مقصودة، من أجل التمويسه على السحقيقة.

ولا أحسبني متكلما في هذا السمقام السمهيب السمحاط يسجلال العلماء والسمفكرين، إلا من باب الإسهام السمتواضع معكم، لما في التحدث والاستماع إلى العلماء وأصحاب الفكر، من فضيلة ومغتم، لا تجدها في غير مقامهم.

وفقكم المسولى عز وجل وسدد خطاكم، ونقع بعلمكم أبناء الأمة، وأجدد لكم شكري وامنتاني راجيا لضيوفنا الأعزاء إقلمة طيبة في بلدهم المجزائر، وعودة ميمونة لأوطانهم.

والسلام عليكم جميعا، ورحمة الله تعالى وبركاته

السيدعيد العزيز بوتفليقة

العواسمي، المندمج والمتوافق في قواسمه الإنسانية السمستركة.

إن الاستصار مدان لطبيعته ومرفوض لذاته وخصوصا الدا كان في قسوة وهمچية الاستعمار الفرنسي للجزائر فليس هناك استعمار جيد وآخر قبيح، وكل محاولة لخلط الأوراق عير تبريره أو تمجيده لا يعطيه شرعية ولا يمحو آثاره الكارثية بل سيبقى على الجروح مفتوحة ويفوت الفرصة على الجادين في اعدة اقامة علاقات متوازنة بين دولتين ذات سيادة.

إن الحقيقة التاريخية للاستعمار الفرنسي ليلادنا، يشهد عليها القانون والسمنطق والواقع، ولن يغير من حقيقتها كل تصرف أرعن يتجاوز الأعراف الدولية والمواثيق الاممية ولا كل الحسابات الضيقة والسمصالح الظرفية. إننا أسام حق تاريخي، يطلب به الضميسر الإساني السمشترك، وليست قضية السجز الربين وحدهم.

فالبحدل السياسي الدائر هذا وهذاك، لن يغير من واقع السحال، ولا تسحمب أن هذه القضية، يسمكن تأجيسرها للسياسيين أو إخضاعها لأمزجة السمتاجرين والسحاقدين، على حق الشعوب في السحرية والعيش الكريم. فكتابة التاريخ مهمة السعورخين، والعلماء، والأساتذة السعنصين، والباحثين، أما صياغة التاريخ وصناعته فهي من رسالة الشعوب والأمسم، ويبقى السجدل السياسي أمرا عارضا، قد يشوش على السحقيقة، لكنه لا يسملك أن يغير منها شروى نقير.

فيعود للمؤرخين وحدهم مهمة كشف الحقائق التاريخية باستنطاق صناعها الذين ما زالوا على قيد الحياة وباستقراء الوقائع والأحداث وتتبع الشواهد والأثار وبالعودة إلى الأرشيف الوطنى والمغتصب غداة الاستقلال.

أيتها السيدات الفضليات،

هل هي العودة إلى الماضي؟ الأستاذ عبد الحميد مهري - الجزائر-

الموضوع المطروح في هذا المثنقي يشكل حقيقة تاريخية وجيوسياسية وقدمت باختصار شديد في الشق الثاني ما هو حال متعلق بالهدف السياسي وما أثارته موافقة البرلمان الفرنسي على قانون تمجيد الاستعمار المعروف والمشهور بقانون 23 فيراير - ثم انتقال رئيس الجمهورية للعلاج بفرنسا الذي أثار ردود فعل متشنجة من بعض الأوساط والشخصيات الفرنسية المتثبيئة بماضي الاستعمار .

وقد خلت هذه التصريحات من لمسات اللباقة التي تراعى عادة تجاه روساء الدول أو المرضى أو حتى الزائرين العاديين لفرنسا ومن المؤسف أيضا المعبر عن الوضع الحالي لفرنسا أن وزير الخارجية وهو في مهامه الرسمية قد أخلط اذذاك.

وكانت هذه القضية منطقا لجدل سياسي واسع، وقيل ابن سبب هذه الحملة هو تصريح رئيس الجمهورية الجزائرية يقسلطينة: من أن سياسة الاستعمار في الجزائر سياسة القرنسة المفروضة كانت عبارة عن إبادة أو محاولة الإبادة للهوية الجزائرية، وهو وصف موضوعي يلخص السياسة الرسية المعلنة والمطبقة بمختلف وسائل الإرغام الاستعماري في الحزائد.

هذا التصريح اعتبره المتشبثون بالغرب الاستعماري سيا وشتما لغرنسا وكانما نسبت لها ظلما خطيئة لم ترتكيها.

واعتقادي أنه لا توجد مبالغة في وصف سياسة فرنسا بالجزائر التي كانت ترمي بالفعل لإبادة الهوية الجزائرية خاصة أن هذه الغرابة تزول عندما فلاحظ الطبقة السياسية القرنسية بجميع اطيافها ومؤسسات الدولة في مقدمتها ثارت ثائرتها عندما ارتدت بعض الطالبات المسلمات بغرنسا الحجاب في مدارسهن، وهو موضوع مسائدة الحجاب وعدم

مسائدته قضية أخرى، لكن هذا السلوك اعتبر من طرف كل الفاعلين السياسيين في فرنسا تهديدا خطيرا لهوية الجمهورية الغرنسية، بل إن مسؤولا ساميا إذاك اعتبره اعتداء، فالمقارنة بين 130 سنة وبين سياسة الفرنسة، وضع الحجاب لبعض الطالبات يدل على الهوة السحيقة التي اصبحت تقصل بيننا وبين الذين مازالوا يتشبئون بهذه الصفات.

وإذا انتقلنا إلى الجانب الثاني، الحقيقة التاريخية التي سيتناولها بدون شك الكثير معن سيتدخلون بعدى.

الحقيقة التاريخية هو أن الاستعمار كان من أسوا الفترات في العلاقات الدولية، وأن الجزائر كانت في طليعة الضحايا لهذا النظام الجائر.

لكن السؤال المطروح هو هل الاستعمار مجرد حقيقة تاريخية لم أنه أيضا حقيقة اليوم ؟ التيار المساند المعودة لهذا العهد، لا اعتقد أنه يترجم مجرد حنين عاطفي لكنه يضم ويحتوي على توجهات فكرية وسياسية لتكييف العلاقات الحالية وفقا المفاهيم القديمة النظام الاستعماري.

إذن الحقيقة التاريخية للاستعمار محكوم عليها من طرف أعلب المؤرخين النزهاء لكن في تقليد الاستعمار هو اليوم حقيقة واقعة.

وملاحظة في كثير من دول العالم التي تتعامل معها وفي المعارسة الدولية في أعلى مستوياتها.

إذا رجعنا إلى شيء من الجدل، فإن الثورة الجزائرية كانت دائما تقرق بين الشعب الفرنسي والنظام الاستعماري وكانت لا ترى أي حرج في أن يتولى اطباء فرنسيون علاج المرضى والمجروحين من المجاهدين، وكان الأطباء الفرنسيون الذين تولوا هذه المسؤولية يرون في هذا العمل إنقاذا الشرف فرنسا، ويرون فيه دفاعا حقيقيا عن وجه فرنسا

الحقيقي، وتقديري أن جيل الثورة مازال بهذا الطرح الذي لا يتم عن المذاجة ولكن يتم عن وعي عميق، لكن هناك أجيال لم تعرف هذه التجربة وكانت تعرف انتقاد رئيس الجمهورية إلى فرنسا، وإقدام بعض المسؤولين على اختيار فرنسا لهذا العلاج وضع للشرف في غير موضعه

ومع هذه الأجيال ألف حق ربعا وجه فرنسا الأن غير

الوجه الذي نود نحن أن يكون عليه.

إذا النقلنا إلى واقع اليوم نرى أن هذا النيار الفرنسي الموجود وثيق الصلة بتيارات أخرى في الدول الغربية، ووثيق الصلة بالممارسات التي تطفو على السطح، خاصة منذ أحداث ١١ سبتمبر، وهذا النيار الموجود في فرنسا قوي، واعتقادي أننا نخطئ إذا قسنا قوته بنتائجه الانتخابية فهو يبقى مؤثرا في الحياة المياسية بغرنسا سواء تولى الحكم يمين أو تولاه اليسار، ومعالجة أو الموقف من هذا التيار، وبالطبع الرد على بعض الأطروحات، لكن الاعتماد على الجدل اللفظي وحده لا يكفي لأن هذا النيار له اتعكاسات على العلاقات الموضوعية بين فرنسا وبين مستعمراتها القديمة وسنها الجزائر، وهذا ما يحتم وضع هذه العلاقات الموضوعية تتكيرات هذا التيار على محرياتها وعلى خطوراتها.

كما أن هذا التيار يعتمد ويستند إلى تطور عالمي، منابي في العلاقات الدولية، وعناصره عديدة أولا: أن نهاية الحرب الباردة لم تسهم مع الأسف في إضفاء قدر أكبر من الديمقراطية في العلاقات الدولية، بل إنها ساعنت على بروز تيار كان كامنا في الولايات المتحدة، ووجد منتفسا في الانفراد أو محاولة الانفراد بقيادة العالم.

ثانيا: أن محاولات التحييد للأمم المتحدة وتسخيرها لمصلحة الدول الكبرى سجلت مع الأسف في السنوات الماضية نتائج عملية ونوعية خطيرة خاصة بعد أحداث ١١ سبتمبر مثلما نكرت،

والبوم يطرح موضوع إصلاح الأمم المتحدة في مستويات عدة : التركيبة البشرية، الإجراءات، لكن هناك ما هو اخطر، مثلما أشار إليه معثلنا الدائم السابق في الأمم المتحدة الأستاذ عبد الله بعلي وهو محاولة تغيير وظائف الأمم المتحدة وخاصة مجلس الأمن.

فمجلس الأمن أبتداء من لانحته 73/13 المشهورة نصب نفسه كسلطة عليا تعلى على بقية الدول ما تفعله لمعالجة بعض المشاكل ومنها قضية العرب، وهذا لا يدخل حتما في وظائف مجلس الأمن الأساسية ولا يدخل في مفهوم الأمم المتحدة كما أسسه أول وفد.

هناك أيضا ممارسة تتبني على اعتماد منطق القوة في العلاقات الدولية، هذه الممارسة توحي بأن بعض الظواهر أصبحت تعنقد أنه يمكن العودة إلى النظام الاستعماري القديم إذا سخرنا له وسائل العصر، العسكرية والاقتصادية والتكنولوجية، والذي نلاحظه نوعا من مماثلة، الاستعمار القديم الذي كان يرفع شعار التمتن الرسالة والتمديدية والاستعمار الحالي يرفع القضية بشكل ديمقراطي لكن الوسائل هي وسائل الاستعمار القديم، الاحتلال العسكري، الحصار الاقتصادي، تزييف الحقائق في قضايا اساسية مثل قضايا السلم والحرب.

كل هذه الممارسات اليوم مسخرة لا للاستعمار الجديد مثل المفهوم الذي برز في أوج الحركات التحريرية، يعني استغلال غير مباشر لا نحن الآن أمام الاستعمار القديم وعودة

إلى مفاهيم الاستعمار القديم وأساليبه وتطبيقه على مستوى العالم.

إن، أمام هذه التطورات. فالقضية المطروحة أمامنا يمكن اعتبارها تطورات في منتهى الخطورة وتطورات قد تستمر في المستقبل لسنوات عديدة، وأننا مواجهون يحقيقة واجبها أجدادنا هي هل نستسلم أم نقاوم ؟ وتقديري أن المقاومة مفروضة، مفروضة علينا سواء أردنا أم لم نرد، سواء تبنتها الحكومات أم لم تتبلها، وإذا تقاعبت الحكومات نقاصت البول على ترشيد المقاومة وعلى القيام بها سلمية وجنية، فإن هذه المقاومة متبرز في الشكال أخرى غير راشدة، لكن نقاعس على مقاومة الطواهر الاستعمارية يغذي المقاومة غير المؤارة وثلك التي لا يتم التحكم فيها فيما بعد.

فالمقاومة ضرورية لأنها مفروضة في المنطق الثاني، وإذا عجزنا على تحقيق النتائج الآن فإننا نخسر الكثير انظروا إلى تاريخ اسلافنا فقد حدث اثناء المقاومة في القرن 19 م أن طلب الاستعمار من إحدى القبائل الجزائرية أن يستسلموا للعدو الفرنسي، ولم يكن لهم سلاح، ولا يستطيعون حتى مجابهة هذه القوة، قالوا والله معقول جدا، لكن أثرك لنا وقت نتساور في ما بيننا وتشاوروا وعادوا بجواب، وكان الجواب هو: لا نستطيع الوعد بالكف عن المقاومة لأثنا نخاف أن تقسد تربية أبنائنا، هذه المقولة أو هذه القصة مواء كانت حقيقية أو موضوعة، فهي تصور مسار الشعب الجزائري الذي لم يستصلم يوما من الأيام، وقام بما يستطيع حتى انتصر.

فإذا المقاومة مفروضة علينا وعلينا أن نعتدها لنرشح في مستوى الشعوب لكن في مستوى الحكومات اليوم الساحة العالمية، السياسة العالمية، أو العلاقات الدولية موسومة باوامر تسقط وانصياع من الحكومات فهل نظمح أن تقوم

172723

حرب عالمية وبوادرها موجودة على غرار حركة عدم الانحياز ويكون عنوانها حركة عدم الانصياع.

فيكفي أن تجتمع الإرادات لنقول إن مشاكل العالم اليوم لا تحل بالاوامر التي تصدرها دولة واحدة خاصة إذا كانت سياستها مبنية على أخطاء فادحة وتنكر كامل لكل القيم وكل ما بنته الإنسانية من تقاليد وقوانين لجعل العلاقات بين الشعوب والدول علاقات تعاون حديثة.

وهذا أمر في الإمكان وبوادر هذا الذي نسبيه عدم الانصباع موجودة واعتقادي أن المسؤولين واعون بمقدرات الشعوب، يجب أن يغذو هذا الاتجاه، لأن صمنتا وسكوتنا يستعمل أيضا كحجة لإهناع الجانب الذي يعارض هذه السياسة في العالم الغربي وفي الدول التي تمارسه ومن الممكن أن نتصور الهدف الأساسي لهذه الحركة هو إقامة الحوار الدائم والواسع بين دول العالم لحل المشاكل الاساسية من خلال:

قضية العنف، استعمال العنف في العلاقات الدولية بجميع صوره، الاتفاق على تحديد مفهوم للإرهاب، وضع اسس ثابتة لترشيد مصادر الطاقة الزائدة، وضع اسس ثابتة مشتركة لتتمية مصادر الطاقة الأخرى لمصلحة الجميع وضع اسس وتقنينات لإقامة القواعد العسكرية على أرض الغير، بما أن هذه القواعد زك انتشارها خاصة في المنطقة العربية بعد نهاية الحرب الباردة، أي بعد انتفاء سبب وجودها أصلا.

إقامة أسس لسياسة تتساوى فيها دول العائم وشعوبه الوصول إلى أسباب التتمية الحقيقية ومحاربة الجهل، الفقر والمرض.

لكن هذا يبقى أيضا مرهونا بالقضية الداخلية ويجب أن نقدم بدون تردد على تحول ديمقراطي حقيقي في أنظمة الحكم

ولا نخاف من مزاحمة السلع المستوردة من طرف الدول الكبرى.

فالشعوب تقرق بين السلع الأصلية والسلع المزيفة وطريق الخلاص من الاستعمار ومن عودة الاستعمار، هو أن نعود نحن إلى تقاليد المقاومة.

الاستعمار والمقساومة بين الأمس واليوم الــهادي بكوش رئيس الحكومة سابق - تونس-

LVATAVI

يمر اليوم على استقلال بلاد شمال إفريقيا عن فرنسا أكثر من خمسين عاما، قضيناها في بناء دول حديثة، وبعث مجتمعات متقدمة، سياستنا في الدّاخل دعم الوحدة الوطنية، وتجاوز الخلافات الداخلية، وخاصتة الخلافات بين من جاهد في سبيل الاستقلال، ومن تخلف عن المعركة، أو من ساند العدو، وسياستنا في الخارج وخاصة مع فرنسا- التي استعمرتنا تغليب الحوار، والتعاون، ونسيان الماضعي.

بينما نحن على هذه الحال، تصدمنا من حين لأخر داخل أوطاننا، وفي فرنسا، تظاهرات مثيرة، تشكك فيما كان عليه الاستعمار من قمع، وتسعى إلى تمجيده، وتحقر بالتالي من ملحمة المقاومة التي تصنت له، وكان الاستعمار بين الأمس واليوم أضاع حقيقته البشعة، وتغيّر وجهه، وكان المقاومة أصبحت حدثا عاديا لا تكاد تكون له أهميّة.

يحدث هذا وكثير منا- بقايا المناضلين- مازال اليوم حيّا، وهو يباشر الحكم، فماذا يكون الأمر غدا عندما يموت كلّ المناضلين؟

هو تساؤل جنت إلى الجزائر لمحاولة الإجابة عنه، بصفتي مناضلا تؤنسيا دستوريا، واكب حركة التحرير، وانخرط في هياكلها، وساهم في أنشطتها من جهة، وعاش الاستعمار، وشاهد حيفه وظلمه، وتعرض لقسوته وجبروته.

وإني ممنون لوزارة المجاهدين، ومركز تاريخ الحركة الوطنية الجزائرية، اللذين أوليا هذا الموضوع ما يستحق من أهمية بالغة، ونظما ندوة دولية للنظر فيه، دُعيت إليها نخبة طيبة من اصحاب العلم، ورجال السياسة، وذوي التجربة، وإني الشكرهما على ذلك، وعلى دعوتي إليها شكرا جزيلا.

نبدأ بتاريخ ما قبل الاستعمار

لنن نجح العثمانيون في إيقاف الزحف الإسبائي المسيحي الى بلادنا، وتحرير المواقع التي كانوا يحتلونها، وتولي السلطة عندنا، فإنهم لم يوفقوا في النهوض بنا، والحاقنا بركب الحضارة الحديثة، وتمكيننا من التتظيمات والتقنيات التي يقضلها ارتقت البلاد الأوروبية المجاورة، فبقينا في وضع سياسي، واقتصادي، وعسكري، مئنن.

ونتج عن ذلك، أن احتلال فرنسا لبلادنا تباعا، ابتدا بالجزائر سنة 1830، وامتد إلى تونس سنة 1881، وتواصل في المغرب سنة 1912، وأخضعتها جميعا لاستعمار بغيض.

خططت فرنسا لهذا الاحتلال منذ القرن السادس عشر، وأعدت له العدد، ووفرت له الأسباب وهيات له المعلومات، والأسلحة، والرجال.

وكذا عن ذلك غاقلين.

لم يكن هذا الاحتلال سهلا، ولم يكن نزهة. فقد تعرض لصعوبات جمة، وعراقبل شتى، وواجه معارضة شنيدة، جريئة، وعنبدة، لم يخش سكان البلاد سطوة الغزاة، وكثرة جندهم، ولم يهابوا عتادهم العسكري المتطور، واسلحتهم الفتاكة. ولم يستسلموا أمام عنفهم، وقساوتهم، ولم يقبلوا سلطاتهم رغم ما لحق بلادهم من دمار، وما أصابهم من خسائر.

تغيرت الأوضاع فيما بعد. واستتب الأمر لفرنسا التي نجحت في الأخر، بعد طول عناء، في فرض وجودها، وتأمين احتلالها في بلاد المغرب كاقة.

غلبتنا، وانتصرت علينا، وتولت الحكم فينا، وأصبحت بلداننا في شمال إفريقيا الواحد تلو الأخر بصيغ مختلفة مستعمرات لها.

التصعب الاستعمار الفرنسي في يلادنا لغايات واضحة معلومة، انكر منها:

أولا: السيطرة الاقتصادية علينا، واستغلال ثروانتا، والتصرف في إنتاجنا الفلاحي ومواردنا المنجمية، وتسويق بضائعها الصناعية التي تكتمت في يلدها لتخمة سوقها الداخلية، ولانسداد السوق الأوروبية،

<u>ثانيا:</u> استغلال ما تجمع في بنوك فرنسا، ولدى أثريائها من رؤوس أموال، وصرفها في المستعمرات لما تأتي به من فواند لا تجدها في بلادها.

ثالث! الحصول على مواقع استراتيجية جنوب البحر الأبيض المتوسط، تمكن فرنسا من منافسة انقلترا في السيطرة على المسالك التجارية التي تربط أوروبا باسيا.

رايعا: تبور فرنسا مكانة متميزة كانت تحلم بها دوما، وتسعى البها بين جيرانها، ومنافسيها، مما يعطيها إشعاعا يمكنها من نشسر لغنها، وعاداتها، ورايتها، وأسلحتها، وعبقريتها، كما وصنحه جول فاري « Jules Ferry » لحد كبار دعاة الاستعمار في فرنسا، في بيانه شروط العظمة.

خامسا: تسنيد حاجيات فرنسا من اليد العاملة نتيجة التراجع الديمغرافي عندها، ومواجهة مستلزماتها من الجند في صراعها مع المانيا سنة 1914، وسنة 1939 أثناء الحربين العالميتين: الأولى والثانية.

سادسا: التشير الديني ونشر المسيحية، ويثبت التاريخ أن تحالفا متينا، وتعاونا وثيقا، جمع بين السلطة الاستعمارية الفرنسية بالكنيسة، بنيّة تتصير شعوب شمال إفريقيا، وإعادتها إلى ديائتها القديمة: دين أجدادها أثناء حكم روما، وحكم بيزنطة.

وقد باشرت فرنسا في إفريقيا شمالها وجنوبها دور الحارس الأول للمسيحيّة و في الخارج، وذلك بالرغم من طابعها الكنيكي في الداخل.

وقد قال أحد رجالاتها: "اللائيكية صالحة لفرنسا وحدها، وليست بضاعة التصدير"

ولا ننسى في تونس المظاهرات الشعبية العارمة التي نظمها الوطنيون، وفي مقدمتهم طلبة جامع الزيتونة المعمور في نوفمبر 1925، احتجاجا على إقامة تمثال للكاردينال لافجيري «Lavigerie» في مدخل المدينة العتيقة، يحمل صليبا في يده اليمنى، وانجيلا في يده اليسرى، وهو في هيئة محارب محتل.

ويعتبر الكاردينال شارل مارسيال " Charles Martial للمرسيال " Lavigerie وكان يقول "Lavigerie من لكبر دعاة النصرانيّة في شمال افريقيا. وكان يقول أن لا تمدن لشعوبها ما لم يتتصروا، ولم يتفرنسوا.

كان كبير الأساقفة في الجزائر، ورنيس الكثيسة بعموم إفريقيا، وانتقل بعد احتلال تونس إلى قرطاج، واستقر بها.

وقد اشترك مع الجيش وسلط الاحتلال في بسط نفوذ فرنسا على أهالي الجزائر، وتونس. وكان الفيجري من كبار رجال الكنيسة الذين عملوا على المصالحة بين دولة فرنسا اللائكية والكنسة.

ولا ننسى أيضا المعارضة الشديدة التي قابل بها شباب تونس وعمالها الموتمر الاقخارستي الذي التلم في قرطاج سنة 1930 في الذكرى الملوية لاحتلال الجزائر، بإدارة الفاتيكان، وكبير أساقفة قرطاج، وبإشراف باي تونس، والمقيم العام، وكل السلطات الفرنسية والتونسية، وبمشاركة كبار علماء الإسلام المغلوبين على أمرهم.

وقد اغتلم القساوسة ومريدوهم فرصة هذا المؤتمر للانتشار في مدينة تونس، والتجول في شوارعها بزي المحاربين الصليين.

ندد الشعب التونسي بهم، واعتبر تظاهرتهم حملة صليبية تاسعة تواصل الحملة الثامنة التي توجه بها سنة 1267 لويس التاسع-القديس لويس نحو تونس لتتصير الحفصيين، والتي لقي فيها حنفه،

كانت المعارضة لإقامة تمثال للكاردينال الفيجري سنة 1925، والانعقاد المؤتمر الافخارستي سنة 1930 محطة هامة في تاريخ بروز الوعي الوطني، وتاريخ المقاومة التونسية ضد الاستعمار، وضد تحدى النصارى للمسلمين في بلادهم.

هذه خلاصة أغايات الاستعمار الأولى المعلنة تارة، والمسكوت عنها طورا.

وللاستعمار غايات أخرى حاول دعاته ومنظروه الإشادة بها المتصليل والمغالطة، فادعوا أنهم جاؤوا بلادنا للنهوض بها، ونشر المدنية بين اهلها.

فهم رجال بيض ينحدرون من عرق متميّز، وهم اعلى درجة من بقية البشر، يزعمون أنّ لهم رسالة هي عبء تقيل لا بدّ لهم من تحمله، ولابد لهم من تاديته.

فمن حقهم، ومن واجبهم الأخذ بيد الأعراق المتخلفة، والتحكم فيها للنهوض بها، ولتمدينها.

واعتمدوا في تبرير رسالتهم هذه على مقولات عنصرية مشكوك في نزاهتها لبعض العلماء والباحثين النين كاتوا اداة لرجال الحكم والسياسة، ومن ضمن أولئك مجموعة من اطباء النفس سيطروا في الجزائر بزعامة الطبيب "الطوان بورو" "Amoine Poron"، وقدموا دراسات يثوها في أجيال من الأطباء النفسانيين، خلاصتها أن لرجال الشمال الافريقي منزلة دون

الرجل الأبيض الغربي، وأنه اعتبار الما يدعون أنها معطيات علمية: مجرم بالطبع، هذام بالغريزة، مزاجي قلب، يكون لك تارة أكبر صديق، وتارة أخرى أكبر عدو - كسول، كذاب، ليس له تفكير منطقى، وهو ميّال إلى سفك الدماء.

هي تُرهات سخيفة غير جادة، تفتقر إلى الموضوعية، هدفها الادعاء أن المغاربة متخلفون، وأنهم في حاجة إلى الفرنسيين ليأخذوا بأيديهم، ويسيروهم، ويترهاتهم هذه يدعم هؤلاء العلماء المزيفون التسلط الاستعماري، ويفسحون له المجال ليبتر تروات الأهالي ويمتغلها، وهم بذلك ينشطون بصفتهم أعوانا للحكم، ولا يعملون بصفتهم رجال علم.

وبهذه الترهات غدوا في الجالية الفرنسية شعورها بالتقوق، وباهليتها للترفع على سكان البلد، والتسلط عليهم وزرعوا الشك وعقد النقص فيهم.

ند الطبيب فرانتز فانون " Frantz Fanon " المناصل الكبير ضد الاستعمار، والمقاوم الشجاع في الثورة الجزائرية بهذه الترهات، ورد عليها، وقد بين خاصة أن سلوك الرجل الشمال الإفريقي ليس نتيجة نظام عصبي وراثي، أو خاصية مزاجية غريزية، ولكنه نتيجة وضع استعماري.

وسقهها الواقع والتاريخ، وهي لا تعدو أن تكون مجرد حماقة كبرى من حماقات الاستعمار.

إنّ الرسالة التمدينيّة التي ادعت فرنسا أنها استعمرتنا لنشرها كذب وبهتان في مستوى النيات، وتجهيل وتفقير في مستوى النيات، وهي ماساة إنسانية، وجريمة بالنسبة لمرتكبيها، لأنّ الاستعمار في الحقيقة احتلال بالقوة، وابتزاز بالعنف، وهو ظلم وعدوان تسلط علينا 132 سنة في الجزائر، و 75 عاما في تونس، و 44 عاما في المغرب.

غلبنا، وحُكم فينا، وجردنا من بلادنا، والحقنا بفرنسا، تفككت مجتمعاتنا، وشوهت هوينتا، وعوملنا باحتقار وجبروت في عقر دارنا، في ارضنا، وارض اجدادنا، وكاننا غرباء، وسكان من درجة ثانية، والمستعمرون هم الأسياد الأعلون. وكان الأمر في الجزائر أدهى وأمر، إذ كاد شعبها يفقد لغته ودينه، لولا ارادته القوية في الحياة.

افتكوا أراضينا، واستحلوا أحباسنا، وأقروا فيها فرنسيين، حشروا فيهم حثالة من المساجين، والمجرمين، والبطالين، وقالوا لهم هذه بلائكم- هي فرنسا الكبرى اسكنوها أمنين، فهي لكم إلى الأبد، جعلوا من بلادنا مستعمرات استبطان،

حكمونا بالحديد والنار، بالرعب والتخويف، بالإبعاد، والتشريد، والسجن، بالقتل والتعذيب، بالإهانة والتذليل.

نهبونا، سلبونا، فقرونا، وجوعونا، وجهلونا، طمسوا هُويتنا، وكلما احتج الأهالي اشتد العنف، وزادت القساوة، وتعددت عمليات الإبادة، من ذلك أنهم حصروا الفارين الذين يلاحقونهم في الكهوف والمشاتى، ودفنوهم أحياء، وكانوا يغربون البعض منهم إلى الجزر النائية Cnyenne Nouvelle Calédonie حيث يموتون عرضا، وجوعا، وعطشا،

وبالرغم عن ذلك، لم يستسلم الشعب، ولم تتوقف الاحتجاجات، والتظاهرات، ولم تضعف المقاومة.

فشعوبنا لم تقبل الاحتلال، وخاصت حروبا صدء منذ دخوله، وسجّلت ملاحم خالدة. ومن ينسى بطولات الأمير عبد القادر، والحاج لحمد باي قسنطينة، وانتصارات عبد الكريم الخطابي، وجرأة وصمود رجال أمثال: على بن خليفة، ومحمد بن صالح الدغياجي، وثبات عمر المختار، وخليفة بن عسكر.

تراجعت المقاومة فيما بعد لعدم توازن القوى، والافتقارنا إلى الأسلحة العصرية، ولغياب سند دولي، والانهيار السلطنة العثمانية، ولتخلفنا السياسي والاقتصادي.

ثم عاد إلينا وعينا، واستيقظنا، وتجندت المعارك، وآخرها المعركة التي شنها بتونس الحزب الحر الدستوري بقيادة الحبيب بورقيبة يوم 18 جانفي 1952، عندما أغلقت الحكومة الفرنسية أبواب الحوار، وتتكرت للوعود التي قطعتها بمنح تونس استقلالها الداخلي.

وتلتها المعركة التي شنتها الحركة الوطنية المغربية، مدعومة بمباركة الملك محمد الخامس، ومساندته، وزعامته.

وتوجّ هذه المعارك، معركة الجزائر، أو بالأصح حرب الجزائر التي انطلقت شرارتها غرة نوفمبر 1954، بدفع من جبهة التحرير الوطني، وقيادتها، والتي تواصلت ثماني سنوات.

لم تقتصر هذه المعارك على الجانب العسكري، وقد كان هذا الجانب هاما خاصة في الجزائر، ومن منا لا يتباهى ببطولة جيش التحرير الوطني الجزائري؟ بل شملت جوانب سياسية، وإعلامية، وقد تجند لها الرأي العام في بلاد كثيرة شرقا وغربا، حتى في فرنسا، وساندتها، ورعتها، وشجعتها المنظمات العالمية، ومنظمة الأمم المتحدة خاصة.

وانخرطت فيها كل شرائح شعوبنا التي ساهمت فيها بايمان وشجاعة، وتحملت من جراء ذلك العذاب، والحرمان، والتشريد، والقساوة، والعنف.

وبعد جهاد طويل فيه معاناة، وتضحية، وجراة، تغلبنا على قوى الاحتلال، وانتصرنا على الاستعمار، وافتككنا الحرية لبلادنا، وحققنا لها الاستقلال، وخرجت فرنسا من بلادنا مكرهة، مرغمة، بعد أن اقتعت أن حربها معنا خاسرة، وأن لا حل في

علاقاتها مع مستعمراتها إلا الإذعان لمطالب شعوبها، وإعطائها حقها في الحرية والاستقلال.

أعتقدنا أن الاستعمار مات، وأن المستعمرين ذهبت ريحهم، وأن المستعمرين تحرروا.

و دخلنا مسيرة البناء والتشييد، وهي جهاد لا يقل أهمية عن جهاد الحرية فهو جهاد أكبر.

وانهمكذا في بناء دولنا، وتجددنا للنهوض بمجتمعاتنا بجد وعزم، والعمل لا ينقطع، والجهاد متواصل، فهو لا ينتهى.

اخترنا في جهادنا هذا - تأمينا لجدواه، وتوفيرا الأسباب نجاحه- مداين أساسيين:

أولهما دعم الوحدة الوطنية، والتصالح بين مختلف شرائح المجتمع، وتجاوز الخلافات التاريخية إيّان المقاومة، ونبذ الكراهيّة والأحقاد. فلم نؤاخذ، ولم نحاكم أبناء وطننا الذين وقفوا ضدنا في معركة التحرير، ما عدا بعض الحالات في غمرة أقراح الاستقلال ونشوته، وعفونا فيما بعد غالبا.

وثانيهما التقتع على الخارج، والتعاون مع كل الدول، وإن كانت لنا مع بعضها خلافات حادة، لاسيما من كان منها في السابق عدوا لدودا شرسا، فالواقعية، والمصلحة يدعواننا إلى اجتناب الانطواء على النفس، وتفضيل طيّ صفحة الماضي، والحوار والتقاهم على الجفاء، والقطيعة، والعداء.

لم يلق اختيارنا هذا دائما ما يستحق من فهم وتجاوب، فنصطدم من حين إلى أخر بتساؤ لات الت احيانا إلى أزمات، من ذلك أن بعضا من رجال الفكر والسياسة في فرنسا في كتاباتهم، وأقوالهم، وقراراتهم، ينكرون اليوم أن الاستعمار قهر، وظلم، وجريمة ضد الإنسانية، ويؤكدون أنه عملية تمدينية ويشيدون بما ينسبون إليه من جوانب إيجابية، محاولين تلميم صورته.

ومن مواطنينا من أدى بهم التخاذل والإحباط الناجم عن بعض سلبيات بناء الدولة الجديدة، أو قادهم الحنين إلى ماضر عائلي، أو غلبت عليهم مصالح شخصية، فاعتبروا أن الاستقلال جاء نتيجة تطور تاريخي عرفته كل يلاد العالم، حتى الضعيفة منها، موحين بأن فضل المقاومة الوطنية فيه ادعاء مبالغ فيه، وهم بالتالي يشككون في نورها، ويمجنون رجالا تعاونوا مع الاستعمار، وتواطنوا معه، وكانوا له في الشعب وسائط وركاز، ويحقرون بطولة المجاهدين، واستشهاد المقاومين في سيل تحرير لوطاننا.

وهؤلاء كلهم من رجال الفكر والسياسة بفرنسا، ومن مواطنين لنا، مجمعون على أن الاستعمار حسنات يشهد بها ما خلفه من بنية أساسية، وما أنجزه في سيدان التعليم مثلا.

وجوابا على هذا نوضت استنادا إلى مثال تونس، والوضع في الجزائر والمغرب متشابه.

إن الإنجازات التي خلفتها فرنسا بتونس تحققت باموال تونسية، بميزانية الدولة، وبيد عاملة تونسية، وبعرق جبين تونسيين.

وقد تمت لفائدة جالبتها، ولفائنتها أساسا، وقد كان تجذير جالبات فرنسية في المستعمرات، وتنميتها، وإثراؤها غاية أساسية من غايات الاستعمار الفرنسي في شمال افريقيا،

تعتمد عليها للتحكم والسيطرة على بلادنا، وتتخذ من حمايتها، والدفاع عنها، تعلة للبقاء، ولتضمن لنفسها الحضور الدائم، والبقاء الأبدي.

عملت بسياسة متكاملة، وبحوافز متعددة على توفير عددها. من ذلك أنها أدمجت في جنسيتها الإيطاليين. وقد كانوا في الماضي بكثرة عددهم، وباطماع بلادهم، خطرا عليها. والمالطيين وأغلب التونسيين من أصل يهودي.

وسعت إلى تجنيس بعض التونسيين المسلمين استنجبتهم، ولكن الشعب وقف ضدها، وعارضها بحدة، لأنه كان يعتبر التجنس خروجا عن الدين الإسلامي، ويعتقد أن المسلم المتجنس مرتذ، يمنع دفنه في مقابر المسلمين، ولذلك ضايقهم، ونبذهم، وعاملهم معاملة الأعداء، وهكذا لم يعتقق الجنسية الفرنسية من العرب المسلمين الاقلة،

لن الإنجازات التي حققتها فرنسا ببلادنا في ميدان البنية الأساسية هي ضرورة حسية، تمكن معمريها الذين كانوا يملكون أراضي شاسعة من ترويج إنتاجهم المتزايد من حيوب، وخمور، وللمساح لشركاتها المنجمية بتصدير موادها الأولية: من حديد، ورصاص، وفوسفاط.

لم يكن المقصود من هذه البنية الأساسية مصلحة أبناء البلد الذين همشتهم الحركة الاقتصادية الاستعمارية الراسمالية، ونمرت نظامهم الاقتصادي التقليدي، وزادتهم تخلفا على تخلف، وفقرا على فقر،

لالك لا نجدها إلا في المناطق التي يسكنها الفرنسيون، وقل العثور عليها في المناطق التي كانت أغلبية سكانها، أو جلّ سكانها مسلمين،

وإن استقاد منها بعض من أهل البلد، قمن باب الصدقة والعرض، وهي فتات أتى بصفة غير مباشرة.

ولما كأنت إنجازات فرنسا تهم قلة من السكان، ولا تهم كل السكان، ولا تهم كل السكان، فقد بقيت قليلة محدودة، وهي بالمقارنة مع إنجازات الحكم الوطني هزيلة رغم الفرق الكبير في المدة. فقد دام عهد الاستعمار في تونس 75 عاما، ولم يتجاوز عهد الاستقلال خمسين عاما.

لنافذ مثلا ميدان التعليم الذي مافتتت فرنسا الاستعمارية تتبجّح بما أولته له من عناية، وما بذلته فيه من رعاية، وما بلغته من لتائج.

للحقيقة، تذكر أو لا أن جهود العماية في التعليم اتجهت إلى أبناء الجالية الغرنسية، أما فيما يخص التونسيين المسلمين، فقد شمل بعد 75 سنة 200 الف تونسي في الابتدائي، و 30 الفا في الثانوي، و 320 في العالى، وقد بلغ عند التلاميذ بعد خمسين عاما من الاستقلال: مليون ومائة في الابتدائي، ومليون وخمس وسبعين في الثانوي، وثلاثمائة وعشرين الفا في العالى.

وكان عدد المتحصلين على البكالوريا عند خروج فرنسا بعد خمس وسبعين منة من الحكم الاستعماري: ماتئين وتسعين، واصبح بعد خمسين عاما من الحكم الوطني سبعين القا-تضاعف ماتئين وخمسين مراة (250).

كان العدد الإجمالي للمتعدر سين في مختلف مراحل التعليم عدد خروج فرنسا بعد 75 عاما: ماتتين وأربعين ألفا، وأصبح بعد خمسين عاما من الاستقلال: مليونين وسبعمائة، وتضماعف مائة مركة.

كانت السلط الاستعمارية في تونس تخشى التشار التعليم بها فسنعته، وعطلته ما استطاعت وكانت ترى في كل متحصل على شهادة عليا متافسا لرعاياها مع العلم أن الوظائف العليا، ومواقع التأطير، محرمة قانونا على أبناء البلد.

وقد اضطر تونسي ساعنته الظروف على نيل شهادة هندسة إلى هجرة إلى إفريقيا حيث مات أمام استحالة العمل في بلاده.

واضطر آخر إلى التظاهر في الشارع الرئيسي للمدينة وشهاداته معلقة على جسمه للمطالبة بشغل.

كان أغلب تلامذة الثانوي والعالي في عهد فرنسا فرنسيين وكذا نحن العرب قلة.

إنَّ ما يهم السلط الاستعمارية في سياستها التعليميّة إزاء العرب، توجيههم إلى تعلم صناعة، وحذق مهنة، حتى يستد المعمرون ورجال الصناعة الفرنسيين حاجياتهم من عملة مختصيّن، وإطارات وسطى.

يتبين من استعراض هذه المخلفات أن إنجازات فرنسا في المستعمرات خرافة، وأسطورة يرتدها بعض الفرنسيين، لتلميع صورتهم التاريخية، وتبرير ما قاموا به من جرائم في حق شعوبنا،

ويرددونها لاستمالة شرائح من شعبهم تحن إلى الماضي الاستعماري لغايات انتخابية.

وقد وجنت هذه الأسطورة صدى لدى بعض مواطنينا سكتوا علها عشرات السنين، ويعودون اليوم مصنقين إياها، ومعترين بها، إنه استقرار لنا، وتتكر للتاريخ، وتحريف للواقع. وكانه لم يكفهم ما نواجه من صعوبات للتكيف مع تطور الأوضاع العالمية المهندة لاستقلالنا، وما نبنل من جهد في مجابهة مقتضيات العولمة، وقيود منظمة التجارة العالمية، كأننا امام استعمار جنيد يدخل علينا من النافذة متسترة.

ان التغني بحسنات الاستعمار، وايجابياته، وتلميع صورته من جهة، والحط من بطولة ملحمة المقاومة، والطعن في شرعيتها، وتحقيرها من جهة ثانية، أمر غير مقبول، لا بذ من التصدي له، والرد عليه.

كان للجزائر شرف القيام بذلك، إننا نساندها وندعمها-فالحيف لا يهمها وحدها، إنما يهم كلّ بلاد شمال إفريقيا، وجميع المستعمرات السابقة.

## التوسع الاستعماري ظاهرة عدوانية تسلطية واستغلالية

الدكتور جمال قنان استاذ التاريخ الحديث والمعاصر جامعة الجزائر عثلت حكومة فرنسا موقفها، وغيرت قانونها، وتراجعت في قرارها الداعي إلى تعليم الأطفال في المدارس مزايا الاستعمار وحسناته.

إنه تراجع محتشم، يحتاج إلى وضوح أكثر حتى تتنهي هذه الأزمة المؤسفة التي طرأت على علاقاتنا.

لم نطالب بتعويضات لما نالنا من ظلم، ولما تعرضنا له من جرائم، ولكننا ندعو بحزم وإصرار إلى احترام الحقيقة التاريخية، واجتناب التحذي والاستفراز.

لا تنسينا هذه الأرمة ما يجب علينا من اعتراف بالجميل أو لا تنخبة من الفرنسيين في الإدارة والتعليم، أنوا عملهم بكفاءة وتقان، وعاملوا أهل البلد باحترام ومحبة. وثانيا لمجموعات من الفرنسيين الأحرار، يؤمنون بالعدالة والحرية، ويكرهون الظلم والاستغلال، ناضلوا معنا، وساعدونا في كفاحنا التحريري، وتحمل بعضهم معنا المعاناة والتعذيب.

لا تثنينا هذه الأزمة عن ارادتنا في تكثيف التعاون والشراكة مع فرنسا، مع الاتحاد الأوروبي، لأن ذلك هو مصلحتنا، فلا نهضة، ولا تقدم، ولا مناعة بدون تجاوز، وتسامح، وتقدّم، وتبادل.

إِنَّ تَجَاوِزَ فَرَنْسَا وَالْمَانِيَا الْعَدَاءُ بَيِنْهِمَاءُ وَسَيْرِهُمَا نَحُو الوحدة في إطار أوروبي مثال يحتذي عند تحديد علاقاتنا بفرنساء مستعمر الأمس، وشريك اليوم.

هذه بعض الإضاءات حول الاستعمار بين الحقيقة التاريخية بالأمس، والجدل المبياسي اليوم، اردتها صرخة تنديد واستتكار لمحاولات تشويه حقائق تاريخية لا يمكن السكوت عنها، وقبولها، ونحن أحياء، وفي الحكم. اقتمها في الجزائر: بلاد ثورة الفاتح من نوفمبر، وبلاد المليون ونصف شهيد، في بلاد تجد فيها صداها القوى، ويكون ضوءها فيها أسطع.

شهد القرن التاسع عشر وخاصة الربع الأخير منه وحتى سنة 1914، ظاهرة لم يسبق لها مثيل في تاريخ العالم، وهي امتداد أوروبا إلى خارج أوروبا لتبتلع بصفة شبه كليه كل من قارتي إفريقيا وأسيا ومناطق واسعة في قارات العالم الأخرى، تعود جذور هذه الظاهرة إلى نهاية القرن الخامس عشر الميلادي في التوسع الذي اشتهر باسم حركة الكشوف الجغرافية.

خاصية التوسيع الاستعماري الجديد المرتبط بالثورة الصناعية والرأس المال الصناعي، هي كونها تتمثل في استخدام القوة العسكرية من لجل احتلال وفرض السيطرة المباشرة على المناطق واسعة فيما وراء البحار وتحويلها إلى أقاليم تابعة لدولة مركزية في أوروبا لاستغلالها كمصادر للمواد الخام وأسواق لتصريف منتوجاتها الصناعية وقواعد عسكرية لحماية مصالحها.

شارك في هذه الحركة التوسعية الجديدة فاعلون قدامي في الميدان الاستعماري وفي مقدمتهم بريطانيا العظمى وفرنسا التي استردت حيويتها في هذا المجال بعد أن فقدت معظم ممتلكاتها الاستعمارية القديمة أثناء حرب السبع (معاهدة باريس 1763) الميدان: المانيا، إيطاليا، بنجيكا والولايات المتحدة الأمريكية. أما التوسع الروسي الذي شاهد هو الأخر انطلاقا خلال القرن التاسع عشر فخاصيته كونه لم يأخذ شكل التوسع في مناطق ما وراء البحار وإنما كان توسعها قاريا انطلاق من حدود روسيا اليصرية، وتوارى عنها قاعلون قدامى: فاسبانيا فقدت معظم ممتلكاتها خلال القرن التاسع عشر، فلم تشارك في التنافس الحاد الذي نشب بين الدول الاستعمارية بعد سنة 1880 إلا بقسط ضميل.

أما هولندا والبرتغال فقد تمكنتا من الاحتفاظ بممتلكاتها القديمة ولم تشارك في التنافس الجديد بنصيب يذكر، غداة الحرب العالمية الأولى، كانت مساحة الإمبراطورية الروسية التي قام على أنقاضها الاتحاد دالوفينتي تزيد عن 22 مليون كلم والإمبراطورية البريطانية عن 18 مليون كلم بعدد من المسكان يزيد عن أربعمائة وخمسين مليونا نسمة وفرنسا بمساحة قرابة سبعة ملايين ونصف كلم بعدد من السكان يقرب من مائة مليون نسمة. ايطانيا التي فشلت في توسيع مراكزها في شرق افريقيا على حساب الحيشة إثر هزيمتها في معركة عدوة (1896)، على حساب الحيشة إثر هزيمتها في معركة عدوة (1896)، امبراطوريتها الاستعمارية قرابة المليون ونصف مليون كلم ومساحة المعتلكات الاستعمارية للولاية المتحدة تزيد عن المليون ومساحة المعتلكات الاستعمارية للولاية المتحدة تزيد عن المليون ومساحة.

هناك عدة عوامل تفسر هذه الظاهرة غير المسبوقة في تاريخ الإنسانية. منها دوافع عميقة التي يمكن اعتبارها بمثابة البنية التحتية للتوسعية الأوروبية وعوامل مباشرة التي تمثل الألية التي حركت الظاهرة في اتجاه التوسع والسيطرة والاستغلال.

يأتي في مقدمة الدوافع العميقة كون الدولة القومية في أوروبا الغربية كانت قد استكملت نموها بتوحيد أقاليمها في إطار الكيان القومي الذي يجمعها، كما تصدت في نفس الوقت لحل المشكلة العميرة والمعقدة المتمثلة في اختيار نظام الحكم الملائم لتأطير مسيرات مجتمعاتها وما يتلاءم والتطلعات نحو الأقاق الجديدة التي تفتحت أمامها، فبعد المسار الطويل والمخاص العصير الذي بدأ في مستهل العصر الحديث: من ملكية مركزية في مواجهة الإهطاع إلى الملكية المطلقة إلى الملكية المستبدة

المستنيرة إلى نظام التمثيل الفنوي الذي يعطى حق الاقتراع والتمثيل في المؤسسات لدافعي الضرائب وحدهم دون سواهم من الموطنين، ليتطور إلى النظام الديمقراطي الذي أصبح فيه المواطن هو صاحب القرار في دولته، تمارسه عن طريق ممثلين عنه يقوم باختيارهم بواسطة الاقتراع العام.

لقد تخلصت الدولة الديمقراطية من الأزمات الداخلية الحادة التي كانت تعصف بانظمة الحكم السابقة بين الحين والأخر، وحققت الاستقرار الداخلي الذي أتاح لها فرصة التفرغ للبناء والتقدم وتحقيق الرقابة العامة والنود عن مصالحها القومية باكتساب أسباب القوة والباس.

خلال القرن الثامن عشر عاشت أوروبا ثورة في الحركة السكانية ازداد عدد السكان في كل المجتمعات الأوروبية وتأكد لدى الجميع أن النظام الديمغرافي الطبيعي الذي تحكم في الحركة السكانية لقرون طويلة ثم تجاوزه، وأن عند السكان في بعض الدول قد تضاعف فعلا خلال هذا القرن (18)، وهو ما جعل ما لتوس يرتعد من هذه الظاهرة ويدعو منذ هذا الوقت المبكر إلى تحديد النسل، استمرت هذه الثورة السكانية خلال القرن التاسع عشر. ارتفع عند سكان القارة الأوروبية من 190 مليون نسمة إلى 300 مليون نسمة فيما بين سنة 1815-1870، ليصل عندهم عند سنة 1914 إلى أربعمائة وخمسين مليون نسمة، وهو ما يشكل نسبة تزيد عن ربع سكان العالم (27 في المائة).

في سياق الإشارة إلى النوافع العميقة للتوسعية الأوروبية لا يمكن إهمال دور شركات النقل البحرية الكبرى يلاحظ أنه خلال القرن الثامن عشر عن شهدت تجارة ما وراء البحار الطلاقة كبيرة احتلت إنجلترا في هذا المجال مكانة الصدراة التي هيأتها لأن تكون أول دولة تدخل العصر الصناعي. فخلال القرن الثمان عشر تضاعف أسطولها الثجاري ثلاث مرات وطاقة

حمولته أربع مرات. كما ارتفعت قيمة تجارتها الخارجية من سنة ملايين جنيه في بداية القرن إلى قرابة الأربعين مليون جنيه عند نهايته.

بظهور الآلة عند منتصف القرن الثامن عشر والتطور التقني الذي أدخل عليها في بداية عقد الثمانينات من نفس القرن بحيث أصبحت قابلة الاستعمال في كل المجالات، دخلت السفينة البخارية إلى ميدان النقل البحري واشتبكت في مناضة حادة مع السفينة الشراعية. في الربع الأخير من القرن التاسع عشر حسمت المعركة لصالحها. انتصرت السفينة البخارية بفضل ما تتوفر عليه من إمكانيات تطوير طاقة حمولتها التي تضاعفت أربع مرات خلال ثلاثين سنة: من 750 طن سنة 1870 إلى ما يزيد عن 2800 طن سنة 1900، ويسر عنها كذلك مقارنة بالسفينة الشراعية، هذان العنصران كان لهما العكاس إيجابي على تكلفة نقل البضائع بشكل محسوس وتأثير ذلك على أسعار السلع، ان البضائع، فارتباط شركات النقل الكبرى بالشركات الصناعية والتجارية وبكل من له مصلحة في مناطق ما وراء البحار بمن فهيم رجال السياسة سيشكل تمهيدا قويا للتوسعية للأوربية.

خلال القرن التاسع عشر سجلت المعاملات المالية تطورا كبيرا في اتجاه تعبئة الرأس المال وتنميته بمختلف أحجامه فإلى جانب بنوك الإيداع التقليدية تأسست بنوك جديدة كبنوك الأعمال، وبتولى الحسم، كما ثم التوسع في الشاء شركات المساهمة المحدودة، وهو ما فتح الباب عريضا امام رؤوس الأموال الصغيرة والمتوسطة للاستثمار عن طريق شراء الأسهم في هذه الشركات، عشية الحرب العالمية الأولى بلغت الاستثمارات الدولية خارج الوطن الأم حوالي مائتي مليار فرنك منها مائة مليار إنجليزية والباقي تقاسمته على التوالى كل من فرنسا،

المانيا الولايات المتحدة وبلجيكا بـ 45، 30، 18 و12 مليار فرنك، كما شكلت عائدات الرأس المال المستثمر في الخارج 10 في المائة من الدخل القومي لإنجلترا و4 و3 في المائة لكل من فرنسا والمانيا.

من جهة أخرى، فإن التطور التقني لأوروبا كان هو الأخر دورا في التمهيد لانطلاق التوسع الأوروبي خارج أوروبا، فخلال القرن التاسع عشر مكنت الآلة من السيطرة على وسائل الإنتاج بشكل مطلق وهو ما لكد نقوق أوروبا على ماعدا ها من مناطق العالم الأخرى (عدا الولايات المتحدة). انعكس هذا التقوق بازدياد استهلاك الطاقة الذي تضاعف أربع مرات خلال هذا القرن، وهو ما أدى إلى ازدياد الإنتاج من جهة وانخفاض التكلفة من جهة أخرى، وأوجب كمحصل ضرورة البحث عن الأسواق لتصريف المنسوجات الصناعية الجديدة، أمام الحرب الجمركية القائمة بين الدول الصناعية خاصمة منذ الثلث الأخير من القرن التاسع عشر، فهذه الأسواق لن تتوفر يدون الغزو والسيطرة على مناطق واسعة فيما وراء البحار خاصة في القارتين الإفريقية والاسيوية.

تعرضت الدبلوماسية الأوروبية من جهة اخرى لتوجيه جديد استجابة لطموحات وتطلعات الدولة القومية، قبعد ما اشتهرت باسم دبلوماسية الوئام الأوروبي التي تبلورت على إثر مؤتمر فيينا (١٤١٥، ١٤١٥)، حل محلها ما يسمى بالدبلوماسية الواقعية أو الدبلوماسية الإمبريالية التي تضع مصلحة الدولة القومية فوق كل اعتبار، يجب الإشارة بهذا الصدد أن دبلوماسية الوئام الأوروبي لم تتوار تماما عن الأنظار في العلاقات بين الأوروبية بخصوص الشؤون الاستعمارية، فلم تسجل التوسعية الأوروبية أي صراع ساخن بين دولتين أوروبيتين حول مسالة المتعمارية، لقد كانت تجد دائما صيغة للتسوية فيما بينها على

حساب سكان المستعمرات. فالحرب الأمريكية الأسبانية (1898) تتدرج في سياق آخر.

يأتي في مقدمة الدوافع المباشرة للتوسعية الأوروبية العامل الاقتصادي قالسياسة الاستعمارية هي بنت السياسية الصناعية حسب تعبير حول فيري، أحد أقطاب التوسعية الفرنسية، فالبحث عن الأمواق لتصرف المنسوجات الصناعية وشعويق السلع بواسطة الاستهلاك كالمنسوجات القطنية، وفانض الإنتاج في مادة السكر الذي اشعل حربا تنافسية شديدة بين المنتجين على أسواق لا تزال مفتوحة في بداية القرن العشرين كالمغرب الاقصى وإيران وأقاليم الدولة العثمانية، كما لعبت مادة المطاط الخام التي سيشتد عليها الطلب مع ظهور السيارة سيدفع بانجلترا إلى توسيع رقعة ممتلكاتها الاسيوية، وبالدول الأخرى بانجلترا على المناطق المنتجة لهذه المادة للسيطرة عليها.

ان وصول التوسعية الفرنسية إلى الهند الصينية وتأسيس مراكز على ساحل الصين الجنوبي كانت غايتها الوصول إلى مصادر جديدة لمادة خام الحرير التي اصبحت نادرة في الأسواق التقليدية التي تتزود منها مصانع مدينة ليون الفرنسية. كما لا يجوز انتقاص دور البنوك ومصانع الحديد والصلب وشركات السكك الحديدية في احتلال تونس.

لعب العامل السياسي، هو الأخر، دورا كدافع مباشر للتوسعية الأوروبية. فالشعور القومي كان يغذي هذا الدافع ويتغذى منه في نفس الوقت. فالمد الاستعماري كان تعبيرا عن قوة الدولة القومية من جهة وشحذا للعزة القومية من جهة أخرى، ففرنسا التي تشعر بالمهانة لهزيمتها في عام 1871 وقدها لأجزاء من ترابها الوطني، كانت تجد في التوسع الاستعماري موضوعا للانتشار ووسيلة لاسترداد مكانتها كدولة كبرى. ويتدرج تحت هذا العامل كذلك، اعتبارات استراتيجية، "كدولة ويتدرج تحت هذا العامل كذلك، اعتبارات استراتيجية، "كدولة

كبرى يجب أن تكون حاضرة في كل مكان وتقول كلمتها في كل الأمور ومن هذا النظرة فإن أمن الطرق البحرية ومراقبة المناطق ذات الصاسية السياسية خاصة هي من مهام هذه الدولة.

فالمد الاستعماري في مجمله ولدى جميع الدول الاستعمارية يرتكز على خلفية إيديولوجية تخفى طبيعته العدوالية والتسلطية والاستغلالية. فانجلترا تتنثر يزعم كونها تقوم يتحضير وترقية الشعوب الأدنى وفرنسا تتستر تحت مبادئ حقوق الإنسان والمواطن التي تزعم أنها تبشر بها وإيطاليا تحت ظلال إحياء مجد روما القديم، كما يستئد أيضا على نزعة عنصرية متجذرة في ذهنية قطاعات واسعة من مجتمعاتها لكن شريحة محدودة فقط هي التي تتجرأ على التصريح بها والإعلان عنها. فمعاداة التوسع الاستعماري لدى قطاعات من الرأي العام ليس دافعه الشعور الإنساني وإنما هو اختلاف الرؤى حول المصالح ذات الأولوية بالنسبة للأمة.

وحتى بالنسبة للتيار الاشتراكي فمعاداته للاستعمار كان من زاوية كونه أداة في يد الرأسمالية وخدمة لمصالحها، ويرى أن شعوب المستعمرات غير مؤهلة لتمرير نفسها، عشية الحرب العالمية الأولى، كان موقف زعيم الحزب الاشتراكي الفرنسي، جون جوريس، متارجحا بين رفض الاستعمار وقبوله إذا رعى مصالح الشعوب المستعمرة، لينين هو الذي حسم الموقف بدعوته إلى حق الشعوب في تقرير مصيرها معتبرا أن الإمبريالية هي أعلى مراحل الرأسمالية.

إلى جانب الدوافع العميقة والعوامل المباشرة هناك قوى ضغط تشكلت لتشجيع هذه الظاهرة ودفع الحكومات للسير قدما في هذا الاتجاه، ففي عام 1890 تأسست في فرنسا لجنة إفريقيا الفرنسية التي ضمت في كنفها أعضاء من مختلف الشرائح

الاجتماعية: كتاب، صحفيون، عسكريون قدماء، جغرافيون، صناعيون تجار وغيرهم، بلغ عدد الأعضاء المنخرطين فيها أربعة الآلف عضو تقرع عنها عدة شعب متخصصة في متابعة الشؤون الاستعمارية في منطقة جغرافية معينة كلجنة المغرب الأقصى ولجنة أسيا الفرنسية، وفي سنة 1891 أصدرت العدد الأول من نشرتها التي استمرت في الصدور حتى الحرب العالمية الثانية مع ملحقها الذي يحمل عنوان "معلومات استعمارية". تعلل النشرة وملحقها منجما للمعلومات حول مستعمرات الإمبراطورية الفرنسية، كما تشكل تكتلا في البرلمان تحت اسم "الحزب الاستعماري" بزعامة أوجين إتيان، ناتب عن مقاطعة وهران. هذه الجمعيات الاستعمارية تأسست في كل البلدان الاستعمارية، فالرابطة الاستعمارية الألمانية ضمت في كنفها عشرات الآلاف من المنخرطين، وكذلك الشأن بالنسبة لإيطاليا وبلجركا وأسبانيا وغيرها من البلدان الاستعمارية. في إحدى مراسلات إنجليزي لصديقه كاوتسكي بالمانيا ذكر فيها أنه قل أن تجد إنجليزيا و احدا غير متحمس للاستعمار . كما لا يجوز التتقيص من الدور الذي قامت به الهيئات التبشيرية وخاصة بالنسبة للاتباع المذهبين الكاثوليك والبروتسانت. في بعض الحالات كانت هذه الهيئات تصبق الحملات العسكرية وتمهد لها الطريق ففي حالات أخرى تسير معها جنبا إلى جانب وتشد أزرها. فرئيس الكنيسة الكاثوليكية بالجزائر، لافيجري حرصا منه على ترسيخ أقدام الاحتلال وانتهاء كل أشكال المقاومة، أسس طائفة رهبانية جديدة (1866) متخصصة للعمل في المحيط الشعبى الجزائري (مبشري إفريقيا الذين اشتهروا تحت تسبية الآباء البيض). عند احتلال تونس وسعت هذه الطائفة نشاطها ليشمل هذا القطر ثم إلى وسط وشرق إفريقيا. كما قام كذلك بتوجيه دعوة حارة وملحة للاجلين من سكان مقاطعتي الألزاس

وللنورس للتبيين الحقته المانيا بأراضيها، للقدوم الى الجزائر للاستيطان وأنهم سوف يجدون كل الدعم والمساعدة التسهيل استقرارهم، كما لعبت الجمعيات الجغرافية دورا بارزا في هذا المجال. ففي كل البلدان الاستعمارية تأسست جمعيات جغر اقية تقوم بتشجيع رحلات الاستكشاف لمختلف مناطق العالم والتعريف ببلدان ما وراء البحار، وما تشمل عليها من ثروات وخصائص طبيعية، جيوسياسية، بشرية وغيرها، بواسطة النشرات التي كانت تصدرها دوريا لتحسيس الرأى العام في بلدائها بأهمية التوسع وفوانده والذي تصبغ عليه صبغة أخلاقية وعملية في كونه خدمة للإنسانية ولمصلحتها، فالجمعية الجغرافية التي تأسست في فرنسا في سنة 1821 كان عدد أعضائها لا يتجاوز ثلاثمائة عضو، لتضم في كنفها سنة 1881 الفي عضو. كما تأسس عدة جمعيات جغر اللية محلية أخرى، نفس الوضع بالنسبة للبلدان الاستعمارية الأخرى وفي عام 1871 عقد أول مؤتمر دولي للجغرافيا في مدينة انفرس البلجيكية لقد استطاعت قوى الضغط هذه أن تدفع بالحكومات التي تتردد إلى السير قدما وباندفاع كبير في اتجاه التوسع وفي بعض البلدان إلى تبنى سياسة مناقضة لسياستها التقليدية كما هو الشأن بالنسبة

لا الكتسبت التوسعية الأوروبية الجديدة (1881-1914) صفة العدوانية لكونها اتخنت في معظم الحالات شكل الغزو والاحتلال لبلدان لها كياناتها السياسية ونظامها الاجتماعي والاقتصادي ومنظومتها التعليمية وثقافتها الخاصة بها.

فقد كان البعض منها قد ارتبط مع الطرف الأوروبي المعتدي بعلاقات سياسية متكافئة على امتداد بضع مئات من السنين (حالة الجزائر مع فرنسا) تؤكد صفة العدوائية هاته، كون قوات الغزو واجهتها في البداية قوات نظامية، خاضت ضدها

معارك استطاعت في النهاية حسمها لصالحها، لتجابه بعدها مقاومات مسلحة على امتداد سنوات طويلة، ففي الجزائر فبعد هزيمة الجيش النظامي في معركة اسطاوالي، اندلعت مقاومة وطنية، امتنت من نهاية شهر جويلية 1830 إلى نهاية سنة 1847، لتتلوها مقاومات شعبية محلية وانتفاضات حتى بداية القرن العشرين.

وفي المغرب الأقصى، كان الجيش النظامي الذي كانت تؤطره البعثة العسكرية الفرنسية لم يواجه قوات الاحتلال اثناء دخولها لمدينة فاس عاصمة المملكة (1911)، ولكنه قام بحركة تمردية في العاصمة بعد أيام قليلة من إعلان قيام نظام الحماية. وهو ما أدى إلى حله وتصفية عناصره، لكن هذا الإجراء لم يضع حدا لمصاعب الاحتلال. لقد النلعث مقاومة شعبية في مختلف مناطق المملكة والتي لم تخب جنوتها الأخيرة إلا مع بداية عقد الثلاثينات من القرن العشرين. واجه الغزو الإيطالي بداية عقد الثلاثينات من القرن العشرين. واجه الغزو الإيطالي على تقليص تواجده في البلاد إلى اضيق حد، مكتفيا بالتمركز على تقليص تواجده في البلاد إلى اضيق حد، مكتفيا بالتمركز على الشريط الساحلي الغرب ووسط البلاد. عند نهاية الحرب على الشريط الساحلي الغرب ووسط البلاد. عند نهاية الحرب مكتفيا من مد رقعة سيطرتها على أجزاء لخرى من البلاد دون أن تتمكن من تصفية المقاومة حتى بداية عقد الثلاثينات على إثر أن تتمكن من تصفية المقاومة حتى بداية عقد الثلاثينات على إثر شيخ المقاومين، عمر المختار، وإعدامه.

واجه الجيش النظامي بقيادة عرابي باشا الغزو الإنجليزي لمصر، فإن كان هذا الأخر تمكن من هزيمة الجيش المصري في معركة اللل الكبير فإن هذا لم ينه مصاعب الاحتلال، حيث واجهته مقاومة سياسية حادة أرقت تواجده في البلاد حتى نهايته. كما اعترضت سبيل تمديد رقعة سيطرته إلى السودان ثورة المهدى التي اقضت مضجعه لفترة من الوقت، واجه الاحتلال

الفرنسي لبلاد الشام، بعد اندحار الجيش النظامي في معركة ميسلون مقاومة شعبية مستبسلة أرق الوجود الفرنسي في البلاد. كما واجه الإنجليز مقاومة شعبية عنيفة في العراق دفعته إلى تقليص عبدته كدولة وصية والاعتراف باستقلال البلاد بعد سنوات قليلة من إدارته. كما اندحروا في أفغانستان وارتدوا عنها بعد الهزائم المتكررة التي لحقت بهم. واجهت فرنسا مقاومة عتيدة في إفريقيا الغربية والوسطي بقيادة المقاومين الحاج عمر ورباح، والتي استمرت عدة سنوات، ولم تُحكم سيطرتها على جزيرة مدغشقر إلا بعد المجازر الجماعية التي ارتكبت في حق الاهالي والتي اقترفها حاكم الجزيرة قاليني.

إن المد التوسعي الأوروبي بوصفه ظاهرة متسلطة أشهرت سيفها على رقاب شعوب العالم التي لم يتيسر لها الأخذ بأسباب التطور المادي والتقدم التقنى كالذي حظيت به الدول الأوروبية الاستعمارية- والتي تسمى هذا التمدن بالحضارة- قد يدفع إلى التساؤل عما إذا كانت هذه الشعوب قد استفادت من هذه المدينة وارتقت فعلا ماديا على المستوى الذي كانت عليه قبل محنة الاحتلال، وهو الزعم الذي يقدمه اليوم المدافعون عن هذه الظاهرة، فلو كان هذا حقيقة فكيف تفسير حالة التخلف التي عليها كل الشعوب التي وقعت تحت براثن الاحتلال بعد تصفيته، والفجوة الكبيرة التي تفصل بينها وبين الدول الاستعمارية السابقة والتي هي أعمق من الفجوة التي كانت تفصل بينهما قبل احتلالها. وكيف أن هذه الدول لا نزال حتى اليوم تتصدى بكل الرسائل بما فيها استعمال القوة العسكرية للاجهاض كل مسعى يقوم به شعب من أجل النهوض و الارتقاء، لتلمس معالم الإجابة عن هذا المنوال الكبير يجب الاستفسار عن طبيعة السياسة التي اعتمدتها الدولة المحتلة للإدارة شؤون مستعمراتها وعن الطريقة التي اعتمدتها للادارة شؤون أهاليها.

النموذج الذي قدمه الاستعمار للأهالي في إدارة شؤونهم هو الطغيان والجبروت والحكم المطلق بدون حدود، فإذا كانت المستعمرة من النوع القابل للاستبطان الأوروبي، يضاف إلى جانب الطغيان الإداري جبروت المستوطنين الذي يتغذى بالحقد والعلصرية ضد كل من هو أهلى، فالباحث الإنجليزي هو ديسون الذي نشر قبل قرن أول دراسة جادة ومعمقة عن الإمبريالية - وهي الدراسة التي لم تفقد حدثها حتى الأن، خاصة بالنسبة لعالم اليوم- لاحظ فيها 'كون الإمبريالية الجديدة لم تحمل معها إلى أي جزء من الأقاليم الشاسعة، التي وقعت بعد سنة 1870 تحت حكم أي من الدول الغربية المتعدنة، الحريات السياسية والمنتية السائدة في البلد الأصلي، فهي تمثل، سياسيا امتداد للحكم المطلق"، ويبدو أن من بين أسباب أزمة الحكم التي تعانى منها بعض الدول التي تحررت يعود إلى الرواسب المتبقية من الحكم الاستعماري السابق، فالترسانة القمعية التي استنجست بها الدول الاستعمارية في إدارة شؤون مستعمراتها والتي اتخذت مختلف الأشكال ونفئتها بمختلف الوسائل لم تكن ذات تأثير ظرفي فصب وإنما كانت لها امتدادات في نفسية المستعمر حتى بعد أن تحرر، وأخطر ما في هذه الحالة هو عدم الشعور بها وعلاجها بالوسائل الملائمة، فالشعوب التي عاشت حالات ثورية تكون قد كسبت ربما المناعة، لكن هذه ما هي إلا ظرفية قد تققد مفعولها بعد جيل من الزمن. فالمنظومة التربوية هي وحدها، عنما تعد إعدادا جيدا الكفيلة بتوفير هذه المناعة للأحدال المتعافية.

يمثل عنصر الاستغلال القوام الأساسي والغاية المتوخاة للظاهرة الاستعمارية، ومن أجله توظف كل العوامل الأخرى. إن حوليات التاريخ الاستعماري لا تشير إلى وجود مخططات جادة للتنمية لصالح الأهالي، فما ينجز من المشاريع هي إما

لخدمة المستوطنين إن وجدوا بكثافة في المستعرة أو لصالح الاحتكارات القائمة على استغلال موارد المستعرة، ففي الجزائر، على سبيل المثال، فإن إدارة الاحتلال أمام ظروف الحرب وتصاعد الكفاح الوطني، شكلت لجنة خاصة لدراسة الإصلاحات المطلوب إدخالها لصالح الأهالي (1943) عكفت اللجنة بالفعل على دراسة الموضوع، عدة الشهور، واصدرت توصيات حول مختلف القطاعات الاقتصادية والاجتماعية. لكن الذي حدث أنه عند نهاية الحرب، تصرف الولاة العامون وكأن شيئا لم يحدث، فلا اللجنة تشكلت ولا توصيات صدرت فما شيئا لم يحدث، فلا اللجنة تشكلت ولا توصيات صدرت فما المستوطنين دون الأهالي، أما مشروع قمنطينة فهو يندرج في إطار انشغال أخر حاولت فرنسا من خلاله استدراك ما فات إدارة عجلة التاريخ إلى الوراء.

فالدول الاستعمارية لم تقم بأي جهد للنهوض بالمستعمرات بل استوجب على أن تتولى كل مستعمرة تمويل بنفسها من مواردها عن طريق الضرائب والقروض ومصادر الدخل المحلية الأخرى، فميزانيات المستعمرات هي أبلغ دليل على هذه الحقيقة، كما أن نسبة الاستثمارات الخارجية الدول الاستعمارية تعطى فكرة عن مدى اهتمامها برفع المستوى المعيشي لسكان مستعمراتها، فقرنسا التي بلغات استثماراتها الخارجية، عشية الحرب العالمية الأولى، 45 مليارا فرنكا، لم تستثمر في مستعمراتها سوى نسبة أقل من 9 بالمائة في الوقت الذي استثمرت في أوروبا 61 في المائة والمائيا من 30 مليار لم تستثمر في مستعمراتها سوى نسبة واحد في المائة، والولايات المتحدة من 18 مليارا خصصت لمستعمراتها نسبة أقل من 2 في المائة في الوقت المائة في الوقت المائة عن الوقت الدي استمرت في أمريكا الوسطى والجنوبية نسبة قريد 71 في المائة.

IVATEU

لم تقصر الدول الاستعمارية على استغلال الموارد الطبيعية والمالية للمستعمرة إلى درجة الاستنزاف، بل تجاوزته ليشمل القوى البشرية أيضا. فضرر التسفير لليد العاملة المحلية والعمل الإجباري المفروض على السكان يمثل فصلا قاتما في تاريخ الاستعمار يندى له جبين الإنسانية، فالصفات الثلاثة: العدوانية، التسلط، والاستغلال جسنته حالة الجزائر المستعمرة في أبلغ صورها.

حالة الجزائر المستعمرة:

الالقاء نظرة عامة وسريعة عن تاريخ الاستعمار في الجزائر وعن مأسيه ودوره التكميري لمقومات شخصية المجتمع الجزائري وهويته الوطنية والحضارية، لابد من الإشارة في البداية إلى كون المعلومات القاريخية الدراجة عند القراء محليا وخارجيا، مصدرها الأساسي مدرسة التاريخ الاستعماري الفرنسية، التي تبنت موقفا سياسيا جديد اتخذته حكومة شارل العاشر- أن الأزمة الفرنسية الجزائرية في سنة 1827-إزاء الجزائر لقد عملت هذه المدرسة، على تكريس هذا الموقف في أدبياتها التاريخية على امتداد أربعة أجيال من تلامذتها، لقد وصل البعض منهم إلى حد الهذبان في كون الجزائر لم يكن لها أي وجود في التاريخ وأنه حتى اسمها (الجزائر) كان منحة من فرنسا. وهو الموقف الذي لا نزال نلمس تأثيره على الدراسة التاريخية حول الجزائر، حتى اليوم. بعض المؤرخين النزهاء الذين حاولوا إخراج الدراسات التاريخية عن الجزائر من هذه البوتقة الضيقة والغير العلمية كالأستاذ إيمريت جوبهوا بمحاصرة وحتى بالمقاطعة من طرف أتباع هذه المدرسة.

إن العلاقات التاريخية بين الجزائر وفرنسا تمتد جنورها إلى بداية عقد الثلاثينات من القرن السادس عشر، فخير الدين باشا الذي اختاره أعيان مدينة الجزائر حاكما للبلاد هو الذي كان

له الفضل في تمكين فرنسا من أبرام معاهدة مع الدولة العثمانية على عبد السلطان سليمان القانوني (1535) وهي المعاهدة التي أفادت فرنسا فائدة كبيرة، فلم ترفع من شأنها أمام أعدائها من الأوروبيين فقطه ولكنها ساعدتها أيضا في حربها ضد ببت الهايسيورق الذي ازدادت قوته باعتلاء شارل الخامس كرسي الإمبراطورية الرومانية المقدسة (1519) إلى جانب كونه ملكا على أسبانيا والذي كان صراع وجود بالنسبة لها فيما يعرف في تاريخ أوروبا بالحروب الإيطالية،

فإذا كانت العلاقات الجزائرية الفرنسية شهدت نوعا من الثد والجذب خلال القرن السابع عشر، فإنها سجلت حالة من الاستقرار والتعايش السلمي المتطور على امتداد نحو قرن وتصف (1689-1830). فخلال هذه المدة الطويلة لم تتأثر العلاقات بين البلدين سوى مرة ولحدة (1798-1801) ولمدة قصيرة، عندما أعلنت الجزائر الحرب عليها بسبب غزوها لمصر، لكن سرعان ما عادت العلاقات إلى مجراها السلمي بين البلدين، عندما أوفدت فرنسا مبعوثا إلى الجزائر، وأعلن للمسؤولون أنه ليس في نية بلاده الاستقرار في مصر، وأن الذي يعرقل الجلاء عنها هو الحصار الذي فرضه الأسطول الإنجليزي عليها، لقد اكتسبت الجزائر بسبب هذا الموقف عداء كل من الدولة العثمانية وإنجلترا وهو العداء الذي تستحمل وزره في المستقبل. فالجزائر الوفية لعلاقات الصداقة التقليدية مع فرنسا هو الذي دفعها لاتخاذ موقف الحياد المتفهد لصالح فرنسا أثناء حروبها الأخبرة، رغم الإغراءات التي عرضت عليها من طرف انجلترا، فهذا الحياد المتقهم هو الذي جعلها تدفع بالتاجرين، بكرى وبوشناق، رعيتي الجزائر للتعامل سع فرنسا وتمدهما بالمال من خزينة الدولة لشراء المواد المعاشة وإرسالها إلى قرنسا التي كانت تعانى حصار ا خانقا من طرف الأسطول

الإنجليزي، على متن السفن الجزائرية وتحت حماية العلم الجزائري، وهو ما جعل جمعية الوفاق الوطني تكرم الداي حسن باشا وتصبغ عليه صفة " الصديق القديم وحليف الأمة الفرنسية التي كانت تتصدر مر اسلات المسؤولين حتى عيد القنصل الأول نابليون.

مما يثير الدهشة حقا هو موقف الجحود والنكران الذي تميز به نابليون، قبعد توقيعه لمعاهدة السلم مع الانتلاقية الأوروبية المعادية (1802) بدأ سلسلة من الاستفرازات والتحرشات ضد الجزائر، وهو نفس الموقف الجاحد الذي تبنته الدولة الفرنسية إزاء الجزائر غداة مؤتمر فيينا (1814-1815)، وخاصة بعد سلة 1820.

ففي هذه الفترة تلبدت الغيوم في سماء العلاقات الجز الزية الأوربية والتي تعود بعض اسبابها إلى اخطائها هي نفسها، لقد عرض عليها أثناء الصراع البين الأوربي الأخير أن تكون طرفا فاعلا في التوازن الأوربي الذي سيعقب هذا الصراع ولكنها رفضت- عندما بدأت فرنسا سلسلة من التحرشات والاستفزازات إلى درجة ادعاء حقها في ملكية جزء من التراب الوطني لتتتهي بمسرحية « ضربة المروحية » وهي بالفعل مسرحية أداها القنصل دوفال، ذلك أن قرار فرض الحصا البحرى على الجزائر كان قد اتخذ قبل أدائها بستة أشهر، من الموسف حقا أن نرى المنظومة التربوية الفرنسية لا ترال تكرس هذه المسرحية في مناهجها واعتبارها السبب الذي جعل فرنسا تغزو الجزائر، فهذه الحادثة إلى جانب كونها تجافى الحقيقة التاريخية وتحرفها فهي من شأنها تغنية الروح الوطنية المتعصبة (الشوفنية) وتمجدها لتتنهي. بمحاولة الزام الداء، حسن بالتوقيع على معاهدة (1829) تجعل الجزائر تتخلي عن استقلالها لتتحول إلى مجرد مقاطعة إدارية تابعة للدولة العثمانية

وتتخلى عن سلاحها البحري، وتجعل من مقاطعة قسطينة منطقة نفوذ تابعة لفرنسا، لقد رفض الداي رفضا قاطعا التوقيع على هذه المعاهدة التي اعتبر أن مجرد التفكير فيها هو إهانة لا تحتمل، لقد رد على تهديدات المبعوث الفرنسي بأنه هو أيضا يملك السلاح للدفاع عن نفسه.

في إحدى المنكرات المحقوظة في الأرشيف الفرنسي والتي حررت في هذه الفترة؛ أي بعد سنة 1820 حاول محررها إعطاء نظرة عامة عن العلاقات الجزائر الغرنسية منذ بداياتها الأولى والتي محتواها يثير الدهشة والاستغراب، فهذه العلاقات في نظره هي عبارة عن صراع محترم ومستمر بين البلدين، وأن الجزائر لا ترضخ إلا القوة والتي بواسطتها استطاعت فرنسا الحفاظ على مصالحها، لا ندري من أين أتى صاحب المذكرة بهذه المعلومات، فارتياد سفينة تجارية إلى ميناء مدينة المجزائر ومتبره حملة بحرية يهدف ردع الجزائر وإخضاعها. الذي يستنتج من فحواها هو سيطرة الذهنية العدوانية على موظفي الدولة الغرنسية في هذا الوقت والذين اطلقوا شعارا موظفي الدولة الغرنسية في هذا الوقت والذين اطلقوا شعارا بحجر»

استلمت العاصمة ( 5 جويلية 1830) بعد أسبوعين من هزيمة الجيش في معركة أسطاوالي استلمت مقدرات البلاد قوة غازية من دولة منظمة منهزمة في ظروف عادية. فتم الاستيلاء على خزينة الدولة بكل ما فيها، بكيفية نظامية بحضور أمين السكة - تتراوح التقديرات للمبالغ المالية التي كانت تكتترها مايين 50 إلى 700 مليون فرنك - كما استلمت أرشيف الدولة الذي كان محفوظا في مكان مامون لا يقل حصانة عن مكان الخزينة، فهذا الأرشيف كان يحتضن ذاكرة البلاد على امتداد ثلاثة قرون، فيه معاهدات مع الدول الأجنيية، مراسلات

IVA ZOO

دبلوماسية ووثائق إدارية وكل ماله علاقة بالتسيير العادي لشؤون الدولة، لكن الذي حدث هو أنه بعد أسبوعين من سقوط العاصمة وقع حريق مهول في قصر الحكومة بالقصبة وملحقاته أتى على الأخضر واليابس، بالرغم من كونه كان تحت حراسة مشددة من طرف القوات الفرنسية، لم تتضح أسباب هذا الحريق لكن الشبهات حامت حول بعض المسؤولين الفرنسيين وفي مقدمتهم قائد الحملة ربرمون - الذي التجا إلى إسبانيا على إثر الثورة التي قامت في باريس (جويلية 1530) والتي اطاحت بشارل العاشر - عن احتمال مد أيديهم لأموال الخزينة التي استولوا عليها، لقد عكف القضاء الفرنسي على مدى تزيد عن خمس عليها، لقد عكف القضاء الفرنسي على مدى تزيد عن خمس عشرة سنة لاستجلاء الوضع، بدون جدوى، وطوى الملف.

كما امتدت يد الهدم إلى الترسانة التي كانت تنتج سفنا منها ما كان يحمل 60 مدفعا وزوارق حربية. بعد الاستبلاء على ثلاث عشرة سفينة وعشرات من الزوارق الحربية التي أرسلت الى ميذائي طولون ومرسيليا، وعلى كل ما هو مفيد من تجهيز اتها، فتح الباب للصوص البحر ليكملوا ما تبقى ويعفوا رسمها. فالترسانة كانت تحتوى إلى جانب تجهيز اتها تحتفظ كذلك بشواهد عن تاريخ البحرية الجزائرية منذ نشأتها؛ أي على مدى ثلاثة قرون. كما امتد معول الهدم إلى مبانى العاصمة بدون تمييز. هدمت المساجد، مقرات المرافق الاجتماعية و التعليمية، محلات تجارية، و مساكن المواطنين. فخلال سنتين ونصف من عهد الاحتلال هدم ثلث مبائي العنينة(١). استمرت عملية الهدم في السنوات التالية؛ فالعاصمة التي كان تعداد سكانها يقدر بحوالي 90 ألف نسمة، عشية الاحتلال لم يتجاوز عدد سكانها في سنة 1836 سنة ألاف نسمة، لم يتوقف معول الهدم عند حدود العاصمة بل امتد مواكبا لمسار قوات الاحتلال و امتداد سيطر تها لتشمل كل مدن البلاد وقر اها.

إلى جانب الهدم لمعالم الدولة ومرافق المجتمع، اتبع الاحتلال سياسة الابتزاز والتفقير ففرض الغرامات الباهظة والاتاوات غير المبررة على السكان كان إجراء دارجاً في تعامل الإدارة مع الجزائريين، على سبيل المثال لا الحصر، فرضت غرامة مالية كبيرة، مليون فرنك، على قرية القليعة الصغيرة التي تقع غرب العاصمة؛ لأن بعض الأشخاص من سكان القرية يكونون قد التحقوا بصغوف المقاومة. لقد باعوا كل ما يملكون: مواشي، حبوب وحتى البنور فلم يجتمع لديهم سوى عشرة الآلف فرنك فدفعوها، و مع ذلك فقد تم اعتقال عدد من أعيان القرية كرهانن إلى أن يتم التمديد.

علق حمدان خوجة على هذا الإجراء التعسفي بأن « تحميلهم مليون بمنزله تحميل حمار جيلا كبيرا». فرضت على مدينة تلمسان عند احتلالها غرامة بثمانية ملايين فرنك، وعلى مدينة قسلطينة خمسين مليونا فرنك، وهو مبلغ خيالي يفوق كل تصور، كما كانت الإدارة تستغل حرائق الغابات في زمن الصيف لاتقال كاهل الناس بغر امات فادحة. حمل سكان بلدية عزاية، الواقعة في الشرق الجزائري، مسؤولية احتراق غايات الفلين (1881) التي منح امتياز استغلالها لخمس شركات أوربية مقابل مبلغ ماتة وسبعين الف فرنك. لم تتوفر لدى شركات صاحبة الامتياز ولا لدى الإدارة أي دليل يثبت مسؤوليتهم ومع ذلك فقد فرضت عليه غرامة بمبلغ أربعة ملايين وثلاثمائة الف فرنك. باعوا كل ما يملكون: الأراضي التي أخذت منهم رهنا، الماشية وحتى أثاث منازلهم المتواضعة فلم يتمكنوا من تسديد المبلغ فاضطروا إلى ترك مساكنهم والهيام على وجوههم، لم تكن هذه الحادثة حالة شاذة بل إجراء عاديًا تتخذه الإدارة في كل حادثة من هذا النوع، وفي كل مكان. من جهة أخرى فإن الفرد الجزائري كان يرزح تحت ثقل الضرائب المفروضة فالي جانب

TVAZZOI

الضرائب العادية التي يؤديها كالمستوطن الأوربي فهو مجير على دفع ضريبتين أخربين: الضرائب العربية وضريبة الستينات الإضافية الملحقة بها، وصل معدل ما يدفعه الفرد الجزائري عند نهاية عقد الستينات من القرن التاسع عشر إلى 75.8 فرنك في الوقت الذي لا يتجاوز معدل ما يدفعه الممول في فرنسا إلى كا فرنك يضاف إلى هذا الحمل الضريبي الثقيل الطرق المتبعة في الجباية التي تصل إلى حد نزع اسقف منازل الناس حتى احتجاز عائلاتهم ليتم تعديد ما فرض عليهم، لعب المرابون اليهود دورا عائلاتهم ليتم تعديد ما فرض عليهم، لعب المرابون اليهود دورا المتالق عائلاتيم ليتم تعديد على واحد من مخزيا في هذا المجال. هذه الإجراءات الثققيرية والابتزازية كان الها تأثير كارثي على المجتمع الذي حولته بعد جيل واحد من الاحتلال إلى جموع بائسة نثن تحت وطأة الفقر المدقع والاحتياج الشرصة نقطر الما من صور البؤس الذي نزل بالناس إلى الدرك الأسفل من حياة الإنسان. وهو المجتمع الذي تعود على رخد الاسفل و الرفاه بقضل خير الت بلاده.

استفادت الخزيفة الغرنسية من الغاء التعامل بالعملة الجزائرية القديمة. فالريال الجزائري الذي كانت قيمته عند الاحتلال (1830) 1.8 ف استقبلته بنك الجزائر يقيمة 0.80 فرنك، حسب بعض التقديرات فإن قيمة العملة المتداولة في السوق قبيل الاحتلال تزيد عن سبعين مليون، وبالتالي فإن الخزينة تكون قد حققت ربحا يساوي على الأقل ضعف المبلغ الذي دفعته كمقابل.

لم تقتصر محنة الشعب تحت الاحتلال على البؤس والفقر وحده وإنما عاني أيضا من وطأة الجهل، هناك شبه لجماع لدى كل من كتب عن التعليم في الجزائر قبل الاحتلال، من الفرنسيين، بكون نسبة الأمية في المجتمع كانت محدودة فا لأمية الأبجدية تكاد تكون منعدمة، فخلل المنظومة التعليمية

التقليدية ليس في عدم توفر الهياكل بالقدر الكافي وإنما في محتواها، منذ السنة الأولى من عهد الاحتلال وجهت الإدارة ضرية قاضية للمنظومة التعليمة التقليدية باستيلائها على الأملاك الوقفية التي تتغذى منها. اطبق الجهل على ربوع البلاد من أقصاها إلى اقصاها. خلال العشرين سنة لم تقم الإدارة باية محاولة جادة في مجال التعليم. لقد تركت الحبل على الغارب للمغامرين الذين اتخذوا من المدارس التي المسوها مراكز للتبشير فكان رد فعل الناس أن قاطعوا هذه المدارس من هذه المقاطعة ولدت مقولة "مقاطعة الجزائريين للمدرسة الفرنسية » التي مازال يرددها كل من يكتب عن التعليم حتى اليوم.

في عام 1850 قامت الإدارة باول محاولة جادة في ميدان التعليم عندما قررت فتح ست مدارس ابتدائية اطلق عليها اسم "المدارس العربية الفرنسية ." أثناء زيارة الإمبر اطور نابليون الثالث للجز الر (1865) وبدافع منه، زيد عدد هذه المدارس ليرتفع إلى 19 مدرسة. كما تم فتح معهدين ثانويين في مدينتي الجزائر (1857) وقسنطينة (1867) إلى جانب إنشاء ثلاث مدارس إسلامية، مدرسة في كل عمالة (1850)، لتخريج أعون القضاء الإسلامي. هذه المبادرات، كانت فعلا موفقة رغم محدوديتها لنشر تعليم مزدوج لفائدة الجزائريين لكنها اجهضت في المهد، فأول عمل قام به المستوطنون على إثر سقوط النظام الإمبراطوري هوحل هذه المؤسسات. ثم تصفية المعهدين الثانويين وكذلك المدارس العربية الفرنسية. كما أفشل هؤلاء مساعى جول فيري الرامية إلى التوسع في نشر مدارس إدماجية مفرنسة بين الأهالي. في سنة 1892 كسب المستوطنون المعركة بإقامة منظومة للتعليم الابتدائي الخاص بالأهالي يتوج بالشهادة الابتدائية الأهلية.

رتب التعليم الابتدائي في ثلاثة مستويات: التحضيري، الطور الابتدائي الأول والطور المتوسط، عيوب هذا التقسيم أن كل مستوى لا يتواصل مع المستوى الذي يليه. فالمدرسة التحضيرية تقام في مكان بعيد عن مدرسة الطور الأول بعدة كيلومترات بحيث يتعتر على الطفل مواصلة تعليمه الابتدائي، و من جهة أخرى فإن إغراق المناهج بمواد "عملية» في الزارعة وشيئا من النجارة والحدادة للأطفال في هذا السن المبكرة بيئت التجربة أنه كان مضيعة للوقت وجهدا ضائعا لا طائل من ورائه.

مع تحقضنا حول الأرقام الرسمية المنشورة وشكوكنا في مصداقيتها، فإن عدد الأطفال المتمدرسين عند نهاية القرن التاسع عشر 23188 تاميذا وتأميذة و 86 طالبا في التعليم الثانوي وطالبين فقط في التعليم العالى: الحقوق والطب. بلغ عدد الذين حصلوا على شهادة البكالوريا 29 طالبا بين سنتي 1881 -1910 حصيلة تعليم الجز الربين للعام الدراسي 1929-1830 أي بعد قرن من الاحتلال هي كالآتي: عند المدارس الخاصة بالأهالي في الجزائر كلها 225 مدرسة منها، 132 مدرسة بقسم واحد، و45 بقسمين، ومابين 3 إلى 14 قسما 22 مدرسة وأكثر من 4 أقسام 13 مدرسة ومدرستين فقط بعشرة السام. بلغ عند الأطفال المتمدر سين في المرحلة الابتدائية، فمن فيهم الأطفال المسجلون في الأضام الخاصة بالأهالي التابعة للمدارس الأوروبية 38109 تلاميذ، وعند الأطفال الذين هم في سن الدراسة عند هذا التاريخ يقدر بنحو مليون وثمانين ألف طفل، وهو ما يعطى نسبة نزيد قليلا عن ثلاثة ونصف في المائة. عدد الطلبة في التعليم الثانوي 725 طالبًا وفي التعليم العالى 77 طالبًا موزعين على التخصصات التالية: سبعة طلبة في العلوم وخمسة عشر طالبا وطالبة واحدة في الحقوق وثلاثة وثلاثون طالبا في الأداب.

في سنة 1944، أوصت اللجنة التي تشكلت لدارسة الإصلاحات المطلوب إبخالها لصالح الأهالي بإدماج الأطفال الجزائريين في منظومة التعليم العام وإلغاء التعليم الأهلي. تشير الإحصاءات الرسعية أن عدد الأطفال المتمدرسين في سنة 1954 بلغ 322 لف تلميذ هذا الرقم يبدو لنا مبالغا فيه، ذلك أن توقعات لجنة الإصلاحات ترى أنه خلال عشرين سنة سوف يتم التكفل بتمدرس أربعمائة ألف تلميذ وحددت الاعتمادات المطلوب رصدها لكل سنة، ونظرا لظروف ما بعد الحرب وأوليات برامح إعادة البناء بالنسبة لفرنسا فليس معقولا أن يتم التكفل بهذا العدد الذي تثبته الاحصائيات في اجل أقل من عشر سلوات.

عاش الجزائريون تحت وطأة الاحتلال وضعا قمعيا معنويا وماديًا بالغ الشدة، فإلى جانب تجريدهم من هويتهم كجز انربين حيث أصبحوا ينعتون بالأهالي عند الرسميين والعامة من الأوروبيين، هؤلاء الأخبرون يطلقون عليهم تسميات أخرى، أيضا «كالعربي» يخرجون اللفظة بنبرة فيها اشمئز از واحتقار و أوصاف أخرى، قامت إدارة الاحتلال باحداث آلية قمعية خاصة بهم، فإلى جانب محاكم القضاء العادي والقضاء العسكري أنشئت أدوات قمعية جديدة ليست لها أية علاقة لا بالعدالة ولا بصلاحيات القضاء؛ فلجان الطاعة التي تتحكم في رقاب الناس بدون حسيب ولا رقيب كانت تسجن وتحجز داخل المعتقلات في الجزائر وخارجها: في قلعة بجزيرة سانت مرقوريت الواقعة قبال ساحل مدينة كان الفرنسية، في قلعة كالفي بجزيرة كور سبكا. أو تنفى إلى أقصى المحيط الهادي في كلدونيا الجديدة .عقوبة الحجز ليست محددة باجل، تكون لعدة سنوات أو لمدى الحياة حسب مزاج الوالى العام. من صلاحيات هذه اللجان أيضا فرض الغرامات المالية التي يتحدد مبلغها بالمستوى السلمي اللجنة: دائرة، عمالة أو على مستوى الولاية العامة. هناك أداة

قمعية أخرى متمثلة فيما يسمى في ذلك الوقت بالضمان المشترك؛ أي المسؤولية الجماعية. في كل حائثة صغيرة كانت أم كبيرة يقع عبنها على سكان الجهة التي وقعت فيها. في سنة 1881 سن القانون السيئ الذكر اشتهر باسم تخانون الأهالي" الذي يفرض عقوبات بالسجن أو الغرامة أو التسخير عن أشياء لا يعتبر ها القانون العام مخالفات، فهذا القانون يعاقب على من التقل من بلدية إلى أخرى بدون رخصة أو أقام عرسا أو حضر حفلا دينيا عند ضريح أحد الأولياء أو استقبل ضيفا من بلدية أخرى بدون رخصة و 'مخالفات' أخرى من هذا القبيل قد تصل إلى بضع وثلاثين مخالفة، فهي تزيد وتنقص عند كل تجديد لسريان مفعوله، في الأصل كان مؤقتا لمدة سبع سنوات ثم جرى تمديده بعد كل فترة إلى سنة1944. علق عليه أحد أعضاء المجلس البادي لمدينة الجزائر بأنه « ينيش أجسادنا ويقضى علينا بالموت البطئ » تتوج هذه الألية القمعية بإنشاء المحاكم الزجرية (1902) التي تم نشرها على مستوى كل بلدية مختلطة لحكامها غير قابلة للطعن. ففي سنة واحدة (1905) اصدر 19/47 حكما.

منذ بداية الاحتلال، فتحت الإدارة باب التطوع في صفوف جيشها أمام الجزائريين. فأنشأت وحدات خاصنة بهم شاركت في حروبها في أوربا وفي المستعمرات.

كان الإمبراطور الألماني قيوم الثاني يستخف بهذا الجهد وسيبتلع ريقه وبمرارة، عندما يرى أداء هذه الوحدات على مسرح العمليات أثناء الحرب العالمية الأولى في سنة 1912 فرضت الخدمة العسكرية الإجبارية على الجزائريين، يقدر عند أفراد الدفعة بحوالي 60 ألف لم يكونوا، يجندون كلهم، عند لندلاع الحرب تم استدعاء كل أفراد الدفعات السابقة إلى جانب نفعة سنة 1914 واستدعاء مسبق لدفعة السنة التالية، خاض

الجزائريون هاته الحرب تحت أوضاع ثلاثة: الخدمة العسكرية الإجبارية، التطوع الاختياري والتطوع الجبري ليس هذاك رقم نهائي عن عند الجزائريين الذين شاركوا في هاته الحرب. نعتقد أن الأرقام التي أعلنها الأمير خالد هي أكثر مصداقية و أقرب إلى الحقيقة فهو نفسه شارك في هاته الحرب؛ ولأنه أيضا يتأبع هذه المسألة باهتمام كبير نظرا لمالها من علاقة مع الأرضية المطابية التي كان يناضل من اجلها، إلى جانب كون المحيط الذي يعيش فيه والضواغط التي كانت تحيط به تجعله يتحرى الدقة ويتجنب المبالغة. بالنسبة له فإن عند الجزائريين الذين شاركوا في الحرب بناهز تصف مليون مجند، وأن عند القتلى مائة ألف، وعدد المجروحين والمعقودين مائتي الف.

عمدت الإدارة من جهة أخرى إلى تجنيد العمال بصفة إجبارية، على دفعات، كل دفعة لمدة سنة أشهر، للعمل في مصانع ومزارع فرنسا. فكانوا ينقلون تحت حراسة عسكرية ويقيمون في معسكرات أعدت لهم، يساقون إلى مواقع العمل تحت الحراسة ويعودون في المساء بنفس الكيفية، بعد انقضاء المدة يعاد نقلهم إلى الجزائر بنفس الطريقة. ظروف إقامة هؤلاء العمال في المهجر كانت جد قامية بعضهم يعود بأمراض مزمنة والبعض الأخر يوافيهم الأجل في عين المكان، في إحدى دفعات سنة الأخر يوافيهم الأجل في عين المكان، في إحدى دفعات سنة القرية أربعة الألف.

إن أشد خطر تعرض له الشعب الجزائري تحت الاحتلال والتي هددت وجوده نفسه هي عمليات الإبادة الجماعية التي تعرض لها على امتداد ما يزيد عن أربعين سنة (1830-1872) والتي كانت تتجدد بين الحين والأخر إلى مجازر شهر ماي 1945 التي لا يمكن لشخص فيه نرة من الشعور الإنساني أن يتوقع حدوثها في ذلك الوقت بالذات، ضد شعب فقد عشرات الألاف من أبنائه

1020

دفاعا عن فرنسا. كان من بين ضحايا هذه المجازر من لم يسعه الوقت للاستبدال بدلته العسكرية التي عاد بها من الجبهة بلباس مدني، ساهم أيناء الجزائر بقسط كبير في استعادة فرنسا لمكانتها يجنولة كبرى بالتضحيات التي قدموها على جهات الحرب: في تونس، شبه جزيرة ايطاليا في مقاطعة برونانس وفي معارك فرنسا على الحدود الالمانية .

هذاك معضلة تواجه الباحث يريد معالجة هذه المسالة وبناء وقاتعها هي انعدام توفر المادة الوثائقية حولها، فمقترفو هذه الجرائم التي باركتها الدولة الغرنسية وزكتها ورقتهم إلى رتب اعلى محرصوا على أن لا يتركوا أي أثر علها، فما هو معروف لا يتجاوز بعض الشذرات مبثوثة في الأرشيفيات أو بعض المقالات نشرها بعض الكتاب من ذوي الضمائر الحية الذين راعهم ما كان يرتكب باسم فرنسا لم يحدث أن تم معاقبة أي كان، ضابط أو صف ضابطا عن الجرائم التي ارتكبها، فأقصى ما كانت السلطة المركزية تفعله هو توجيه تنبيه لبعض هؤلاء كالذي حدث مع الجنرال بوابي أ

إن مسلسل الإبادة الجماعية يمثل فصلا قائما شديد السود في تاريخ الاستعمار في الجزائر، بدءا بهذا سعيت مدينة البليدة في شهر نوفمبر 1830 إلى إبادة قبيلة العوفية على ضفاف وادي الحراش ومحرقة الظهرة وواحة الزعاطشة التي عوفي رسمها، ومدينة الأغواط التي قلب عاليها سافلها وأفرغت كلية من سكانها. هذه العمليات الإجرامية فننها بيجو ووضع لها إطارا وقواعد فيما يعرف بالرزية ( لفظة مرافة لكلمة مصيبة في اللهجة الجزائرية )، حيث اعتبرها الاسلوب الوحيد لهزم

المقاومة. هذه الرزيات لا تستهدف المقاومين وإنما توجه ضرباتها ضد السكان العزل، في القرى والمداشر ومضارب الخيم وضد كل تجمع سكاني بأي شكل يكون، حيث يعمل السيف في الأطفال والنساء والشيوخ ويقربطون النساء الحوامل. كانت الحلل التي يتحلين بها:أساور، أقراط الأذن وغيرها، تباع في الأسواق مخضبة بالنماء، ثم يتم سوق ما تبقى من الأحياء الذين لد يتمكنوا من الهروب والنجاة كاسرى مع قطعان مواشيهم وكل ما يملكون فيه منفعة. بلغت الوحشية بجيش العدوان الى درجة استرقاق النساء ويبعهن كالجواري في الأمواق، بيجو وتلامذته الضالعون في هذه الجرائم من أمثال دنقريبي، بوابيي والامريسيير، والمعلوك يوسف رقوا إلى رتب أعلى، وهذا الأخير أصبح جنرالا تكريما له على جرائمه. « إن الهمجية والظلم الذي يقترفه الفرنسيون (تقول رسالة أميان بايلك الشرق للبرلمان الانجليزي 1833) أشد قسوة وشناعة من كل المظالم والهمجية التي عرفت حتى الأن. فليس هذاك مثال للجور يمكن مقارنته بالطغيان الفرنسي فهو يتجاوز خيال كل الطغاة منذ أن خلق الله أدم إلى يومنا هذا». لتصور حجم الكارثة التي حاقت بالشعب الجزائري من جراء هذه الجرائم، يجب الإشارة إلى أن تقديرات عدد سكان الجزائر عشية العدوان الفرنسي، كان يتراوح مابين سنة إلى عشرة ملايين، حسب تقدير حمدان خوجة، انخفض العدد بعد الحرب المدمرة التي قادها بيجو، إلى مابين أربعة إلى أربعة ملابين نصف في سنة 1847 ليتحدر عند سنة 1872 إلى حوالي مليون وستمائة ألف نسمة. وهو ما جعل المستوطنين ينتظرون بفارغ الصبر ساعة انقر اضهم.

مكاتة الجزائيين وحالهم في بالدهم

في سنة 1954 كان عدد الموظفين الجزائريين في الولاية العامة 183 موظفا، معظمهم في مراتب صغيرة من بين 2500

آ- لا يستمد أن يكون عليه أرشيف الولاية العامة والذي أشرف على نقله إلى إيكس أن بروفانس ،
 ين بوابي، من أحفاد هذا الخبرال

## بيبليوغرافيا مختصرة

1-ج. ا. هويسون الإسبريائية ترجمة عبد الكريم احمد. القاهرة د.ت 2 - ج - قان معاهدات الجزائر مع فونسا 1619 -1830 الجزائر 1987 3 - د - العربي ولد خليفة الجزائر والعالم: ملامح قرن واصداء الفياد الجزائر 2001.

4-Azau (p.) par l'Eprè et la charrue ecrits et discours de Bugeaud, Paris, 1948.
5-Des champs (H.) peuples et Nations d'outre-mer. (Afrique, Islam, Asie du sud) puris 1954

6-Goniage (J.) L'Espansion coloniale de la France 1871-1914 Paris. 1968 7-Girardet (R), Le Nationalisme Paris 1973 Français 1871-1914 Paris 1966

8-Grimal (H) La décolonisation 1919-1963

9-Hamdane Khodja, <u>le miroir</u>, Aperçu historique et statistique De la Régence d'Alger paris, 1833

10-Julien, (C.H.A) et autres, <u>Les Techniciens de la colonisation xix et xx Siècles</u> paris, 1947

11-Lénine, <u>Limperialisme stade suprême du capitalisme</u> la œuvres choisies T.1 Moscou a.d.

12- Lyautey (P.) [Epire colonial Françuis, Paris, 1931

13- Marx- angles textes sur le colonialisme, Moscou a.d.

 Miége (J.L.) Espansion européen et de colonisation De 1870 à nos jours. Paris, 1973. موظف. عند الأطباء 104 وعدد المحامين 161 و17 طبيب اسنان و5 مهندسي بناء و28 مهندسي في تخصصات أخرى و185 امتاذا في التعليم الثانوي. معدل دخل الفرد الجزائري 2900 فرنك من بين أزيد من ثلاثة ملايين في سن العمل، مليون وستماتة ألف في حالة بطالة دائمة وستمائة ألف في حالة بطالة دائمة وستمائة ألف في المنابة ألف في السنة. معدل أيام العمل بالنسبة القطاعين الصناعي والخدمات 150.000 فرنك للعامل الجزائري القطاعين الصناعي والخدمات 150.000 فرنك للعامل الجزائري و00.000 للعامل الأوربي.كان معدل استهلاك الفرد الجزائري من الحبوب 5 قناطر في سنة 1871 لينخفض إلى قنطارين في من الدراسة 91 في المائة خارج مقاعد المدرسة. كما بلغت نسبة الأمية في المجتمع 90%.

تأثير الاحتلال الأجنبي على الهوية الوطنية "العراق نموذجا" الأستاذ الدكتور غانم محمد صالح كلية العلوم السياسية - جامعة بغداد

بشكل عام، وبغض النظر عن التفصيلات بمكن التقرير بأن تاريخ العراق السياسي الحديث قد شهد اندفاعا لقوتين اجنبيتين عاتبتين ترتب عليه احتلاله مرتين: أولهما عام 1917 حينما نجحت القوات البريطانية من الالدفاع بعد احتلالها البصرة عام 1914، نحو بغداد والسيطرة عليها عام 1917 ثم سط السيطرة على الموصل مع نهاية عام 1918 ، لتظل متمسكة بما حققته من إنجازات لصالح سياستها الاستعمارية الى أن أطيح بالنظام الملكي في الرابع عشر من تموز/يوليو/1958 . أما الاندفاع الثانى فكان لقوات الولايات المتحدة الأمريكية التي تهيأت الفرصة أمامها بعد دخول القوات العراقية الى الكويت عام 1990، ونجاحها في إخراج الجيش العراقي عام 1991 واندفاعها في أراضي العراق لتصل إلى بعد منات قليلة من الكيلو مترات عن العاصمة بغداد ولينتهى المشهد العسكري -السياسي بالتفاوض في (خيمة صفوان) الذي قانت نتاتجه إلى الحد من سيادة العراق على أرضه ، وكبلت حركته تحت مظلة ما عرف بالحصار الاقتصادي، وإرهاقه بالتعويضات التي لم يشهد لها التاريخ الحديث مثيلا.

فكيف تم تقديم المسوغات الحثالالين احدهما جرى مع مطلع القرن الماضي ، والثاني مع مطلع القرن الحالي.

لا شك إن اهتمام بريطانيا بالعراق لم يكن وليد اللحظة السائحة، وإنما هو يعود في جنوره إلى قرون عديدة سبقت اتخاذ قرار احتلاله عام 1914، ومبررات هذا الاهتمام لاشك إنها كانت قد تراوحت بين فرادة موقعه الجغرافي ومركزه السوقي وعلاقته بجنوب إيران والخليج العربي، فضلا عن تأثيره على سلامة وأمن المواصلات الإمبراطورية والحفاظ على طريق الهند، لا بل وصل الأمر إلى الإعلان عن الرغبة في الاستعاضة به عن الهند التي أخذت القوى الاستعمارية المنافسة الأخرى

TURNING

(البرتغاليون والهولنديون) تثبت نفوذها في لجزاء منه. فالعراق، النن، كان سيمثل لبريطانيا تعويضا عن الخسارة التي منيت بها، وهذا التعويض سيتمثل في نواحي متنوعة، سياسية و وقتصادية: فسيكون وجودها في العراق بديلا لنفوذها (المندثر) في (درة التاج البريطاني) الهند، وستجنى منافع اقتصادية يجسدها النفط أولا، وجعل مثل هذه المناطق أسواقا مفتوحة أسام منتجاتها التجارية فضلا عن استغلال منتجاتها الزراعية لصالح شعبها التبارية

وقد عززت بريطانيا مسوغاتها الاستعمارية هذه بادوات تفضى إلى تأمين تقوق مركزها في العراق على ما عداها من القوى الأوربية المنافسة الأخرى: فانشأت دوائر بريد (بريطانية المدية) في بغداد والبصرة، وأوصلت الهند بإنكلترا عن طريق إمرار أسلاك البرق بينهما عبر العراق، وأصبحت الرؤية في العراق متركزة، إضافة لما سبق ، في ناحيتين أساسيتين: أو لاهما اعتبار العراق طريقا مائيا يقصر المسافة بين إنكلترا والهند ويخفف الجهد والمخاطر أمام السفن البريطانية بدوراتها حول أفريقيا ورأس الرجاء الصالح، وثانيهما اعتبار العراق مركزا لمد خطوط المسكك الحديد التي توصل أوربا بالخليج.

لقد بات واضحا، مع مطلع القرن العشرين، إن مصالح بريطانيا السياسية ليست مقصورة على الخليج... والمنطقة الواقعة بين البصرة وبغداد، بل إنها تعتد لتصل لبغداد ذاتها.

هكذا يصبح من اليسير فهم مضمون سياسة بريطانيا في العراق، أثناء الحرب العالمية الأولى وما بعدها، والتي لا تخرج في مغز اها عن العمل لضم جنوب العراق إلى الهند وإنشاء إدارة بريطانية خاصة تجعل منه أشبه بمستعمرة بريطانية تابعة. فصممت على الاحتفاظ بولايتي البصرة وبغداد، ولتحقيق ذلك

شرعت بغزوه عسكريا بعد اندلاع الحرب الأولى ودخول الدولة العثمانية الحرب إلى جانب الإمبر اطورية الألمانية.

لقد تم احتلال العراق بأكمله خلال الفترة 1914-1918 وأعلنت بريطانيا أثناء تلك الفترة "أنها لا تخاصم العرب وسوف لن تتعرض لهم ولا لأصولهم إذا وقفوا موقفا وديا منها لا يؤازرون فيه الجنود الأثراك أو يحملون فيه سلاحا عننا"، ... "إن جيوشنا لم تدخل بلدكم وأراضيكم بمنزلة قاهرين أو أعداء بل بمنزلة محررين، ولقد خضع مواطنوكم منذ أيام هو لاكو الظالم للغرباء، فتخربت قصوركم وتجربت حدائقكم ، والت الشخاصكم واسلافكم من جور الاسترقاق.

ان أمنية جلالة مليكي العظيم وأمنية شعوبه.. والأمم العظمى المتحالف معها جلالته، أن تفلحوا كما في السابق، وكانت أراضيكم محصنة، وكان العالم يتغذى بالبان أداب أجدادكم وعلومهم وحرمهم وقت ما كانت بعداد إحدى غرائب الدنيا... ولا يجب عليكم أن تظنوا بأن رغبة الحكومة البريطانية هي تكليفكم ينظم أجنيية، فأمنية الحكومة البريطانية هي أن تحقق ما تطمح إليه نفوس فلاسفتكم وكتابكم مرة أخرى ولسوف يسعد أهالي بغداد حالة ويتمتعون بالغنى المادي والعالي بفضل نظم وتوافق قوانينهم المقدسة وأطماحهم القومية الفكرية..."

إن استقراء الوقائع التاريخية يشير إلى أن معارسات الإنكليز السياسية في العراق كانت تختلف تماما، بل وتتقاطع، مع لهجتهم التي اطلقوا العنان لها أمام العراقيين. وجاءت سياستهم خـــلال فترة الحكم العـــسكري المباشر للعراق (1917-1920) لتعكس الحقائق التالية:

 ا- تأمين مقتضيات الاحتلال ومتطلباته، أساسا، حيث قامت سلطاته بإصدار البيانات والأوامر الصارمة، واستولت على الأراضي وطردت الأهالي من دورهم، وساقت مجموعات منهم

للعمل الإجباري دون رغبتهم، وما إلى ذلك من أعمال تعسفية لا يمكن أن تصدر عن صديق زعم انه جاء لتحريرهم من مظالم الأتراك.

2- العمل على (تهنيد) العراق، وخاصة القسم الجنوبي منه، وذلك بإشاعة النظم والقوانين والمبادئ الإدارية الهندية تمهيدا لضمه للهند.

3- الاهتمام الكبير بالعشائر، باعتبارهم قوة في تحقيق الأمن وخدمة المصالح البريطانية، وذلك عن طريق الاتفاق مع شيوخ تلك العشائر وجعلهم مسؤولين أمام السلطات البريطانية مباشرة عن أفراد عشائر هم، كما قامت بمنح الشيوخ امتيازات كثيرة (إعفاءات ضريبية، الانتفاع من الأراضى الأميرية، منحهم قطاعات كبيرة، إصدار نظام دعاوى العشائر المدنية والجنائية). 4- إيجاد نظام إدارى مرن تتمركز فيه السلطات الأساسية بيد الحكام السياسيين ومعاونيهم من الإنكليز مع محاولة إشراك العراقيين في الوظائف الثانوية وبصورة تدريجية، وقد عامل الإنكليز شعب العراق معاملة العدو والمغلوب الذي لا يثق به المنتصر ولا يستعين به إلا في توافه الأمور وصغائر الأعمال، وقد ظلت هذه السياسة متبعة إلى ما بعد قيام الحكومة العراقية المؤقتة بل وطيلة عهد الانتداب فقد بلغ عند موظفي الدرجة الأولى في العراق (خلال الفترة الواقعة بين 1918- 1920) 534 موظفا منهم (507) من البريطانيين و 7 من الهنود و 20 موظفا من العراق فقط، وأن عددا كبيرا من هؤلاء الأخيرين، كانوا من الأقليات غير المسلمة بما لا يتناسب مع نسبتهم العددية لمجموع السكان. كما أن أفراد الشرطة كانوا، في الغالب، من الهنود أو من أهالي عدن، أما مقتش الشرطة العام في العراق فكان بريطانيا (العقيد بريسكوت).

5- استحداث نظام قضائي استهدف استبدال القوانين العثمانية يقو انين هندية بصورة جنرية وشاملة وذلك في الشؤون المدنية والتجارية والعقابية. ولا شك أن هذا التغيير لا تقره قواعد القانون الدولي العام والتي لا تجيز للفاتح أن يعبث بالقوانين المدنية والمحلية التي لا علاقة لها بالقوات العسكرية.

ومع أن سلطات الاحتلال قد أوجبت نظاما ماليا متينا يؤمن الموارد اللازمة للعهد الجديد، وقامت ببعض الأعمال الإنشائية، وقتح بعض الطرق، وعد سكك للحديد لأغراض عسكرية، لكن هذه الاعمال التي قد تبدو ايجابية قد نجم عنها إفادة شرائح اجتماعية محددة ضالعة مع قوات الاحتلال دون أن تقود إلى تعميم هذه الإفادات على عموم العراقيين، لهذا كان من المتوقع أن تتجاوز مساوئ سياسات الاحتلال ايجابياته مما قاد الى ثورة وطنية طالبت بالحرية والاستقلال هي ثورة عام 1920.

لقد كان سوء إدارة حكومة الاحتلال من أهم أسباب الثورة كما إن قيام ممثلي الإدارة البريطانية بفرض نظم ومبادئ غريبة لا تتفق مع حالة العراق وأوضاعه الاجتماعية والفكرية يعتبر سببا مضافا أخر... نقد كان ممثل هذه الإدارة مثلا (ويلسون) رجلا استعماريا عريقا يسعى إلى تحقيق أفكاره السياسية بعنف يصل إلى حد الهوس أحيانا. كان يعتقد أنه من الضروري، ولمصلحة الإمبراطورية البريطانية، أن يحكم العراق حكما مباشرا، وأن يرتبط قسمه الجنوبي منه خاصة ارتباطا كليا بحكومة الهند، وفي الأقل ببقى خمس سنوات تحت الحكم البريطاني المباشر، أقد كان يرى أن العراق قد بقي قرونا عديدة يحكم حكما مباشرا من قبل الأنزاك وليس له أن يتطلع إلى أن يحكم نفسه بسرعة، بل إن الإسراع في ذلك يضر العراق تحت السيطرة العراق تحت السيطرة

IVA 7201

البريطانية الفعلية المباشرة مدة طويلة... وأن سياسة بريطانيا تروم اعتبار العراق جزءا من إمبراطوريتها".

وعندما رفض وطنيو العراق هذه السياسة، ركنت الإدارة البريطانية إلى سياسة العنف والقوة وتصفية المعارضة السياسية. غير أن هذا العنف في التعامل السياسي واجهه عنف مضاد اضطر نتيجته المحتل إلى إقامة حكومة عراقية مؤقتة، وإلى الاستقرار على تتصييب ملك (عربي) للعراق تمت الموافقة على نتويجه باستقاه شعبي، ليعقب كل ذلك استكمال بقية مراحل العملية السياسية التي أدت بالعراق، بعد عقد من الزمن، إلى أن يصبح دولة مستقلة معترف بها من قبل المجتمع الدولي الذي مئلته، في حينه، عصبة الأمم.

وقد روعي في تشكيل الحكومة المؤقتة نوع من التمثيل الديني والطائفي والعشائري وتم ذلك تتفيذا لإرادة الإدارة الإدراء البريطانية: فالمندوب السامي البريطاني هو الذي اختار الوزراء جميعا، وإن قيل رسميا إن رئيس الوزراء (عبد الرحمن النقيب) هو الذي اختار وزراءه، وقد تم في الجلسة الأولى بحث موضوع العلاقة بين الوزير والمستشار البريطاني المعين في كل وزارة، وفي الجلسة الثانية لمجلس الوزراء قدمت مذكرة إلى رئيس الوزراء ببيئت مركز المندوب السامي في هذا النظام الجديد، وتعليمات لمجلس الدولة.

ثم صدر إعلان آخر قال فيه المندوب السامي: 'إن مسؤولية إدارة شؤون الحكومة... يقع على عاتق هيئة الوزراء وستجري أعمال هذه الهيئة تحت نظارتي وإرشادي لهذا السبب كان من الطبيعي أن يطلق على مثل هذا الوضع السياسي الجديد تسمية (الثنائية في الحكم) حيث السلطة، في واقعها الفكري، بيد الإنكليز، ونقع التبعية حدين يحدث ما يوجب اللوم على الوزراء المعينين الذين لا يملكون حرية في تسيير شؤون البلاد.

وقد تم تقسيم العراق إلى وحدات إدارية (الوية واقضية..) وتعيين موظف إداري لكل وحدة وإلى جانبه مستشار بريطاني، كما أنشات مديريات عامة يرأسها مدير عام عراقي وإلى جانبه مفتش بريطاني.

والواقع أن الحكومة العراقية لم تستطع تحقيق مطالب الشعب الملحة: كتاليف المجلس التأسيسي، وتشريع الدستور، وإصدار قانون الانتخاب، أو تأليف جيش وطني. ققد بقيت هذه المطالب، كلها، بانتظار الحل العاجل.

ان تتابع الأحداث خلال العقد الثاني من القرن الماضي رغم أنه قد أقضى إلى اختيار ملك عربي للعراق وتحديد شكل العلاقة مع الدولة المنتدبة (بريطانيا) بموجب معاهدة عام 1922 (الجائرة) والمهام التي يتوجب إنجازها لاستكمال هيكلة مؤسسات الدولة وبناء ماكينتها السياسية، كالقيام بصياغة دستور للبلاد وإجراء انتخابات نيابية تقود إلى قيام مجلس تمثيلي، وتحديد شكل للحياة السياسية يقود إلى تشكيل اجزاب مياسية. وقد انتهى الأمر بتوقيع معاهدة 1930 التي اصبحت نافذة منذ عام 1932 وهو تاريخ قبول العراق عضوا في عصبة الأمم ومن ثم إعلان استقلاله (الشكلي) رسميا.

فهل تغير، بعد هذه التطورات السياسية والدستورية، شيء في طبيعة العلاقة التي حكمت بريطانيا بموجبها العراق؟

الجواب بدون شك سوف يكون بالنفي. حيث يمكن أن نوجز ما أل اليه الوضع بعد اتخاذ مثل هذه الخطوات سواء على صعيد الاوضاع الداخلية بالأتي:

ا- فعلى الصعيد الخارجي: لم تنه معاهدة عام 1930 أو تقلص من نفوذ بريطانيا في العراق، وإنما عكست حقيقة مؤداها إدراك الإنكليز أن تأمين مصالحهم في العراق قد لا يستوجب

بالضرورة حكما مباشرا له أو استمرار وضعه تحت الانتداب، وإنما قد يستوجب مساندة وتأييد الحكام الموالين لسياستها فقط.

2- وعلى الصعيد الداخلي: لم تشهد أوضاع العراق الأخرى، الاقتصادية منها أو الاجتماعية، تغييرات ملموسة، بل كانت استمرارا للأوضاع التي سادت خلال فتره الانتداب وما قبلها،

إن لم نقل إنها كانت أكثر تدهورا منها.

وتبعا لذلك يمكن أن نقرر أن بريطانيا بعد دخولها إلى العراق عمدت إلى تحقيق أهدافها المتشعبة ومصالحها المتنوعة عبر أليات محددة تمثلت في ربط العراق بعجلة سياستها، فكانت معاهدات 1920 و 1930، واختيار ملك عربي للعراق يكون تأثيرها عليه كبيرا وارتباطه بها وبسياستها مؤكدا، فاختير الملك فيصل باعتباره الفضل الأصدقاء لبريطانيا" ثم تهيأت الأجواء أماد قوى سياسية واجتماعية جديدة لتحتل مكاتا في مؤسسات الدولة المختلفة ولتؤدي الدور المرسوم لهاء إذا ما اضطرت بريطانيا لى الانسماب من العراق ولتكون يد الملك اليمني في تحقيق اهدافهما المشتركة.

فبريطانيا بسلوكها السياسي هذا تكون قد ضمنت لنفسها تأييد أولنك السياسيين الذين ساندوها في حربها ضد الأتراك طالما أنها قد أمنت لهم سدة الحكم وتولى السلطة، كما أنها، من ناحية أخرى، مكنت القوة الجنيدة المالكة للأرض (الإقطاعيين) من السيطرة على طبقة الفلاحين الواسعة وتسييرها وفق أهواء ومصالح القابضين على السلطة في الدلخل والمؤيدين لهم (الإنكليز) من الخارج.

والواقع أن هذه السياسة قد الثمرت كثيرا: فالتحالف الوثيق بين الدولة المحتلة والطبقات التي شكلتها كانت قد استهدفت تتغيذ سياسة محددة جوهرها إن لم نقل قمع القوى المعارضة، فعدم

فسح المجال أو إتاحة الغرص أمامها لتولى السلطة أو المشاركة

لقد هيات بريطانيا كل الظروف المواتية لتولى السلطة والعهد بها إلى ملك يكون تحت سيطرتها وتشكيل طبقات يقتصر على ابدائها إدارة شؤون الدولة (المستقلة) طبقا لدستور (قد صيغ تحت إشرافها) تضمن عددا من المبادئ التي تظهر نظام الحكم بصورة نظام ديمقر اطى يؤمن الحرية للمواطنين.

وقد تبدو الأسباب التي قدمتها الولايات المتحدة لغزو العراق مختلفة في لغتها عن تلك التي قدمتها بريطانيا، لكن الأهداف التي رسمت لمثل هذا الغزو قد لا تبدو متباعدة كثيرا عن سابقتها.

فمنذ عام 1990 أصبح العراق وليس الاتحاد السوفيتي هو أساس خطط القيادة المركزية الأمريكية وتدريباتها العسكرية السنوية، وقد بررت القيادة الأمريكية هجومها العسكري بامتلاك العراق الأسلحة دمار شامل، وأن حكومته على علاقة بتنظيم القاعدة، وجرى احتلال العراق بدون قرار من مجلس الأمن ومخالفة بشكل صريح لميثاق الأمم المتحدة الذي يجيز الدفاع عن النفس في حالتين: أو لاهما في حالة التعرض لاعتداء خارجي (والولايات المتحدة لم تتعرض لاعتداء من العراق) وثانيهما في حالة وجود خطر وشيك على الولايات المتحدة في دولة معينة، وقد ثبت أن العراق لم تكن عنده أسلحة دمار شامل ولا يمثل خطرا وشيكا، ولا صلة له بهجمات أيلول الار هابية.

وليذا وجنت امريكا نفسها مضطرة على تغيير السبب فقالت بأن نظام الحكم في العراق يجب أن يطاح به ليس لقدرته فقط على الاستعمال الواضح لأسلحة النمار الشامل، وإنما هو أيضا بسبب حاجة الشرق الأوسط بأكمله إلى مجتمع ديعقراطي في هذا الباد.

85

TVA ZAVI

غير أن هذا التغيير في طرح الأسباب المؤدية للحرب لا يطمس مظاهر التخبط والتجاوز على الحقائق التاريخية التي تظهر، بمجرد مراجعتها، إن الولايات المتحدة الأمريكية كانت قد تعاملت مع النظام العراقي بايجابية رغم أن سمات هذا النظام ظلت ثابتة لم تتغير وأساليبه في التعامل مع الآخر لم يشوبها تحول جوهري.

يكفي التنكير بهذا الصدد أن رمور النظام الأمريكي، كانت تردد في مناسبات متعددة، أن نظام الحكم في العراق يمكن التعامل معه وإن من مصلحة الولايات المتحدة استناف علاقتها معه كما أن الإدارة الأمريكية لم تتردد في تشجيع العراق على دخول الحرب مع إيران إذ قامت مخابراتها بتزويده بمعلومات عسكرية أثرت في مجريات الحرب ونتاتجها. ولأن نتائج تلك الحرب قد أفرزت جيشا عراقيا قويا كفوا قادرا على استيعاب التكنولوجيا العسكرية المتقدمة، من الممكن أن يؤثر على الإستراتيجية الأمريكية في المنطقة ويشكل خطرا على إسرائيل، بدأت وسائل الإعلام الأمريكية تروج لمقولة امتلاك العراق لقوة ردع عسكرية تمهيدا لضربه، ومن ثم احتواله ضمن هذه الاستراتيجية.

فاستهداف العراق إنن، كان أسبق كثيرا مما بمكن تصوره، ولا يرتبط بدخوله إلى الكويت؛ لأن الضغط الأمريكي عليه كان قد بدأ منذ الثمانينات حيث تم إلغاء الانتمانات غير المستعملة بعد والتي كانت قد أعطتها للعراق من البنوك الأمريكية، وتم إيقاف تزويده ببعض المعدات ذات التقانة المنقدمة، واتخذ قرار عدم تسهيل جدولة مجموعة من الديون لمصارف أمريكية على العراق.

ويمكن إضافة أهداف أخرى لتبرير التوجه نحو احتلال العراق أبرزها هدفان جوهريان أحدهما هو النقط والأخر هو أمن إسرائيل.

فالعراق بالنسبة لتوجهات سياسة الولايات المتحدة يمثل بداية مشروعها، وألها تريد إعادة ترتيب خارطة الشرق الأوسط بما يفضي إلى مشروعها المخطط له (الشرق الأوسط الكبير) الذي من بين مرتكزاته الأساسية تغيير هوية المنطقة العربية إلى هوية شرق أوسطية.

وهكذا صيغ مشروع تغيير المجتمعات الأخرى تحت مظلة (الديمقر اطبة)، ولا شك أن تبني مثل هذا التوجه يمثل خطأ أساسيا في سياسة الولايات المتحدة الخارجية التي من المفروض أن تكون محكومة بمبدأين اساسيين هما: تعزيز الأمن والمصالح السياسية الأمريكية، والعمل على تحقيق الرفاهية وقيام حكومة قادرة على تحمل مسؤولية شعبها في انحاء العالم ونشر مثله السياسة حتى من خلال التدخل في شؤون تلك الدول التي تنتهك حقوق الإنسان ، فتقوم ليس فقط في معارضة، وإنما، إن أمكن، خقي إزاحة رؤوس الدول ذات النظم الشمولية الربية.

لقد اختارت الولايات المتحدة أداتين رئيسيتين من أدوات السياسة لإحداث التغيير في العراق هما قطع المعونات التجارية وفرض الحصار الاقتصادي أولا، ثم استخدام القوة العسكرية بعد ذلك، في حين أهملت الأداة الثالثة وهي الدبلوماسية وتدرجت في استخدام أدواتها هذه على مدى أكثر من عقد من الزمن حيث التهي بها المطاف إلى دخول العراق وإسقاط نظامه السياسي في 6-4-2003، فما هي الإجراءات التي اتخنتها القوات الغازية والمحتلة في اعقاب هذا الانتصار ؟ هنا سوف نشير فقط إلى مجموعة من التدابير التي اتخنتها هذه القوات معتلة بحكامها السياسيين الذين تم تعيينهم بعد الغزو لتصريف شؤون هذا البلد:

TVA (AV)

١- تغييب كل العناصر المؤسسية (أو الهيكل المؤسسي) للدولة العراقية، فتم حل وزارات الدفاع والإعلام والدولة للشؤون العسكرية، وجهاز المخابرات العامة، ومديرية الامن العامة، وجهاز الأمن الخاص، ومكتب الأمن القومي، والجيش بكل صنوفه ومختلف تسمياته.

2- التعامل مع شعب العراق على أنه مجموعه عرقية ونينية وطائفية أكثر من كونه وحده اجتماعية متجانسة تستند اليها وتتشكل بموجبها الدولة العراقية القوية. ويهذا المسلك تم تجاوز رابطة المواطنة بين الشعب والدولة باتجاه تغليب الاتجاهات الفرعية (الطائفية) العرق المذهب، على الاتجاه الأصلى (الانتماء الوطني)، وعلى هذا الأساس تم تشكيل مجلس الحكم وفقا لصيغة بول بر يمز التي اساسها المحاصصة (الاثنية- الطائفية) أو ما يعرف بـرمكونات الشعب العراقي) وشكلت حكومة ظل لهذا المحلس بنفس الطيف، ليعقب ذلك إصدار قانون إدارة الدولة للمرحلة الانتقالية عاكما منظور الاحتلال الأمريكي تشعب للعراق الماهدة العربية، ونظامه نظام اتحادي يقوم على اساس يتجزأ من الأمة العربية، ونظامه نظام اتحادي يقوم على اساس الحقائق الجغرافية والتاريخية والقصل بين السلطات...

وثلت عملية تسبير شؤون العراق طبقا لقانون إدارة الدولة لحين الانتهاء من صياغة دستور دائم المعراق الذي نقرر الاسترشاد به وبالمضامين السياسية والفكرية التي شكلت محتواه، وهي في مجملها تمثل ميدانا واضحا عن سياسة مستقبلية اساسها بناء عراق ديمقر اطي- موحد فما الذي يمكن ان يلاحظ على مضامين هذه الوثيقة الدستورية التي تم التصديق عليها بعد مسيرة (مار اثونية) انتهت بإقراره رغم وجود الدلائل على أن صيغته قد تم رفضها من قبل أعليية ثلثي ناخبي ثلاث

محافظات في الأقل يستوجب اتخاذ إجر اءات جديدة يعاد بموجبها صياغة بنوده من جديد.

هذا يمكن أن ترد على الذهن جملة من الملاحظات على هذه الوثيقة التي باتت تحكم العراق على مدى المستقبل المنظور: أ- لغة فخمة الطابع تستثير الضغائن بما لا يشجع على الوحدة الوطنية، هذه اللغة أرادت أن تحل لغة الطائفة بدلا عن لغة الدولة مما يشجم على استمرار الاحتراب والانتقام.

ب- تناقض في العبارات التي تحدد موقع الدين (الإسلامي) من الدولة: فلا يجوز سن قوانين تتعارض مع ثوابت أحكام الإسلام، كما لا يجوز سن قانون يتعارض مع الديمقراطية أو مع الحقوق والحريات الأساسية التي كفلها الدستور للمواطنين. فكيف يتم التوفيق بين مضامين هذين التوجيين؟

لقد عكست هذه النصوص وغيرها من النصوص الأخرى ارتباكا حقيقيا في الصياغة حيث كان يكفي القول، مثلا، إن الإسلام هو دين الدولة، وبالتالي سيكون أمرا مفهوما مراعاة ذلك عند صياغة أي قانون، ومثلما يوجه الانتقاد إلى الجانب العقيدي في الصياغة يوجه مثله إلى ناحية ضمان حرية أتباع الأديان والمذاهب في ممارسة شعائرهم وإدارة أوقافهم. فلو نص فقط على ضمان مبدأ حرية العقيدة ومعارسة الشعائر لاستوعب هذه النص في إطاره الجوانب الفرعية الأخرى التي من شانها أن تقود إلى الغرقة أكثر من ميلها إلى تأكيد منطق الوحدة.

ج- تعويم هوية العراق حيث تقرر اعتبار الشعب العربي في العراق جزءا لا يتجزأ من الأمة العربية لقد اريد من تضمين هذا النص وبهذا الشكل جعل العراق بلا هوية وتعويم صفته القومية الغالبة بل وتحويل الجميع إلى أقليات فلا احد يتكلم باسم الأغلبية في حين أن العرب يشكلون ثمانين بالمائة من شعب العراق. فالعروبة تمثل انتماءا وجدانيا يعكس الهوية واللغة

I CONTROL

والتاريخ المشترك، فلا ضبير من النص على أن العراق جزء من الأمة العربية مثلما يقال مثلا بأن كردستان العراق هي جزء من كردستان الكبرى أو جزء من الأمة الكردية فإذا كان من حق الكردي أن يعتز بقوميته فإن من الأولى أن مثل هذا الحق بجب أن يضمن للعربي أيضا. ومثل هذا الانتقاد يمكن أن ينصرف ليضا إلى موضوع اللغة التي كان من المفترض أن تعالج بصيغة قانونية - سياسية تضمن للعراق وحدته وليس السير به نحو التشضى والتفتيت.

وتنفل ضمن هذا التوجه تلك الموضوعات الأخرى المتعلقة بتكوين القوات المسلحة والأحوال الشخصية، واجتثاث تبارات فكرية محددة دون مبرر، فالأفكار تتواجه وتتصارع والشعب هو الحكم بينها، ومن أساء أو سيسيء يجب أن يفصل القضاء بموضوعه إذا ما أريد للدولة استقرار وللمجتمع قوة والمحجام.

د- تحويل شكل الدولة العراقية من دولة بسيطة إلى دولة مركبة اتحادية تتكون من العاصمة والإقاليم والمحافظات اللامركزية والإدارة المحلية. وقد تم تحديد إقليم كردستان وسلطاته القاتمة باعتباره إقليما اتحاديا كما أعطى الحق لكل محافظة أو لكثر في تكوين إقليم بناءا على طلب الاستفتاء عليه وفق إجراءات محددة، ومنع الإقليم الحق بوضع دستور يمارس بموجبه السلطات الثلاث فيه، وحق تعديل القانون الاتحادي في الإقليم في حالة قيام تعارض بينه وبين قانون الإقليم، والحق في تأسيس مكاتب في الأقاليم المشكلة في السفارات والبعثات الديلوماسية، وإنشاء وتنظيم قوى الأمن الداخلي للإقليم. ولا شك أن إقرار مثل هذه المبلائ والأفكار سيقود، على المدى البعيد، إلى مثل ما انتهت اليه تجارب سياسية أخرى، فليس ببعيد عنا تجربة بوغسلافيا الاتحادية أو ما حصل بالنسبة لتشبكو سلو فاكنا.

في ضوء ما تقدم يمكن التقرير:

ا- إن الدستور العراقي جاء أقرب إلى الانقطاع عن الدساتير العراقية السابقة في حين يقتضي التراكم والتواصل للدولة العراقية أن يأتي إضافة وتتقيما وتجديدا وتغييرا بما يتناسب وطبيعة المرحلة الجديدة وعلى أساس التوافق الوطني وليس إلى استحقاقات انتخابية.

ان الدستور أقر بالتغييرات الدستورية والقانونية والبنيوية التي أجراها المحتل والتشكيلات التي استندت إليه ولاشك أن هذه الإجراءات تعتبر لاغية وغير شرعية؛ لأنها تتعارض مع قواعد القانون الدولي الإنساني واتفاقيات جنيف لعام 1949 وعام 1977.
د- إن المشرع حاول في عدد من مواقع الدستور تدبين وأسلمة بل وتطبيف الدستور، وعلى العكس من ذلك حاول في مواضع لخرى تعويم عروبة العراق. وتأكيد ازدراء ونبذ العروية، وعدم إيراد فكرة المواطنة بشكل واضع.

4- إن موضوع الفيدرالية وطريقة النص عليه سيقود إلى إشكاليات ومشاكل تحتاج إلى جهود مضنية للتغلب عليها إن لم تقد إلى مواجهات تؤدى إلى التفكك.

ويمكن أن نختتم هذه الورقة بالإشارة إلى عدة استنتاجات

تم استخلاصها مما سبق وأن أوضعناه وهي:

1- أن العراق قد تم احتلاله مرتين بدواقع متقاربة تتركز في (تحريره أو تخليصه) إما من قوة غاشمة هيمنت عليه لقرون عديدة ومن نظام (استبدادي غاصب) مع ملاحظة أنه في كلا الحالتين لم تكن هناك مناشدة شعبية بذلك ولا تخويل دولي. وقد تحول هذا (التحرير والخلاص) إلى واقع احتلال أجنبي بات مرفوضا داخليا والليميا ودوليا.

2- لقد نجم عن الغزو البريطاني للعراق عام 1914 والغزو الأمريكي عام 2003 احتلال عسكري أصبح بموجبه من يتولى

- WAYANI

السلطة ويدير شؤون هذا البلد شخص رئيسي يقف إلى جانبه عدة مئات أو عدة آلاف من الأفراد الذين أسندت إليهم مهمة إدارة مرافق الدولة بشكل مباشر. في عشرينات القرن الماضي كان الحاكم العام هو البريطاني أرنولد ويلسون أما في مطلع القرن الحالي فقط أتبطت هذه المهمة أولا بالحاكم الأمريكي العسكري الجنرال جي غارنر ليعقبه بعد نلك الحاكم المدني بول بريمر.

5- ولقد أجهد الحكام المنكورون أنفسهم لإقامة مؤسسات جديدة للدولة على انقاض بولة تم تدميرها ونجم عن هذه التوجهات قيامهم بتعيين من هم أهل للثقة لديهم يساندهم (مستشارون) لا يستطيع المسؤولون العراقيون تجاوز تعليماتهم بأي شكل من الأشكال، ثم تم إجراء انتخابات وصفها البعض بأنها غير عادلة ولا مشروعة ولا نزيهة ترتب عليها اقامة هيئة تمثيلية حتى يقال أنه قد تم نقل مسؤولية الإدارة إلى سلطات عراقية بعد أن كانت منوطة بسلطة الاحتلال، ليعقب ذلك صياغة دستور بإشراف أجنبي وبتوجهات محكومة بتصور مسبق لما ميكون عليه حال الحراق السياسي ووضعه الدستوري بعد ذلك.

هذه الاستنتاجات تنفعناً إلى تسجيل الملاحظتين الأساسيتين التاليتين :

الملحظة الأولى: أنه بسبب لجوء إدارة الاحتلال إلى الأداة العسكرية لإحداث تغيير سياسي – اقتصادي – اجتماعي في العراق جعلها تتغمس بعدد كبير من جنودها (في المستنقع العراقي) وتتحول في نمط سلوكها لإدارة العراق من قوات مقاتلة إلى قوات احتلال تقوم بمهام هي اقرب إلى مهام قوى الأمن الداخلي منها إلى المهام العسكرية المعروفة. لهذا ارتفعت معدلات خسائرها بفعل المقاومة الوطنية لها، حيث أصبح يقتل في كل أسبوع، طبقا لمصادر أمريكية، ما بين 12 إلى 14 جنديا

أمريكيا أو يصاب بجروح بليغة، وأن هذا التواجد العسكري (الكثيف) يكلف دافعي الضرائب الأمريكان حوالي العليار دو لار أسبوعيا.

الملاحظة الثانية: ولهذا السبب، وتغيره من الأسباب المصافة الأخرى، لخنت التصريحات تتوالى وتردد بضرورة تسليم السلطة إلى العراقيين لإدارة شؤون بلدهم بالفسهم. فقد بات هذاك اقتناع، على الأقل لدى بعض الكتاب الأمريكان المعاصرين، مؤداد أنه من غير الواضح أننا نحرز تقدما واضحا بالنسبة لأهدافنا السياسية والأمنية في العراق، أو أن استمرار وجودنا هناك سيخدم مصالح بلادنا في المنطقة أو في بقية أنحاء العالم، أو أنه سيساعد الشعب العراقي، لذلك فإن على الولايات المتحدة أو أنه سيساعد الشعب العراقي، لذلك فإن على الولايات المتحدة الانسحاب من العراق باقرب وقت ممكن، أو برمجة هذا الانسحاب طبقا لمقاييس يتحقق للعراق بموجبها استقرار مطلوب، ويضمن للولايات المتحدة أن لا تتحول إلى حاكم ينفرد في إدارة حكم العالم وهو ما يتعارض مع القيم التي يؤمن بها شعبها ومن أنها قوة اسناد للحرية وليس قوة هبمنة استعمارية.

لقد أصبح واضحا أن الوجود العسكري في العراق قد فشل تماما في تحقيق أهدافه التي قدم من أجلها، فالمقاومة تتصاعد الأن والإرهاب أخذ ينمو، وإدارة الاحتلال عاجزة عن استقطاب قاعدة موالية ذات رصيد شعبي حقيقي.

ولهذا فإن الخروج من مثل هذا المازق يقتضي توجه أية حكومة عراقية، إذا ما أرانت استقرار البلد وتقدمه إلى السعي نحو تحقيق قدر من الوحدة الوطنية وهو أمر يقتضي إنجازه التوجه إلى التفاوض مع مختلف تيارات المعارضة العراقية مع ضرورة الإدراك أن مثل هذه الخطوة ليس من الضروري أن يحالفها النجاح أو أنها يمكن أن تجلب الأمن والاستقرار وسيادة لحكام القانون إلا إذا اقترنت بطرح شعار الاسحاب الأمريكي

من العراق... وتحقيق طموح العراقيين في توفير الخدمات الأساسية لهم، وإعادة أعمار بلادهم، وإيجاد فرص عمل لأبنائهم والغذاء لعائلاتهم والضغط على قوى الاحتلال لإطلاق سراح المعتقلين.

#### مصادر البحث

- (\*) عبد الرحين الزارد العراق من الاحتلال حتى الاستقلال، ط3 (بغداد مطبعة العلى 1967).
- (\*) الدكتور وميدن جمال حمر نظمي: الهذور السياسية والفكرية والاجتماعية للحركة القومية العربية (الاستقلالية) في العراق (بيروت- مركز دراسات الوحدة العربية 1984).
- (\*) حنا بطاءلو: العراق الطبقات الاجتماعية والحركات الثورية في العهد العشائي
   حتى قيام الجمهورية الكتاب الأول، ترجمة عفيف الرزاز (بدروت موسسة الأبحاث العربية (1990).
- (\*) ويلدون: بالاد ما بين النهزين بين والامين، ج2، ترجمة قواد جميل (بغداد حار الجمهورية 1917).
- (\*) التكتور زكي صالح: بريطانيا والعراق حتى عام 1914 : دراسة في التاريخ للتولي والتوسع الاستعماري (بغداد - مطبعة العتى 1968).
- (\*) المس بيان قسول من تاريخ المراق القريب ترجمة جعفر خياط، ط2 (بهروت -مطبعة دار الكتب 1971).
- (\*) من .هـ لونكريك: أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجعة جعفر خياط،
   ط5 (بغداد مكتبة التحرير بلا).
- (\*) السير ارادولد ويلسون: الثورة العراقية ترجمة جعفر خياط (بيروت- مطبعة دار لكتب 1971).
- (\*) العراق في الوثاق البريطانية 1905– 1930، توجمة اواد قر الجي (بعداد دار الملمون الترجمة والنشر 1989).
- (\*) مس بيل: خلق الطوك ترجمة عبد الكريم الناصري (بيروت بعداد مكتبة النهضة 1972).
- (\*) تحد رفيق البرقاوي: العلاقات السياسية بين العراق وبريطانيا 1922 1932
   (بغداد حدار الرشيد النشر 1989).
- (\*) اختلال العراق وتناعيته عربيا والليميا ونوليا: بحوث ومتاشئات الندوة الفكرية التي نظمها مركل دراسات الوحدة العربية (بيروت - مركل دراسات الوحدة العربية (2004).
- (\*) حسنين توفيق إبرافيم: سستقبل النظام والدولة في العراق والمكاساته على الأمن والاستقرار في الخليج إدبي- مركز الخليج للإيماث 2005).
- (\*)حسنين توفيق ايراهيم: التحولات الديمقراطية في العراق القيود والفرص -(دبي -مركز الخليج للابحاث 2005).

الطب الاستعماري من عمل إنساني إلى أداة للتسرب الاستعماري السلمي

> الدكتور زكي مبارك مؤرخ و باحث- المغرب -

(\*) غالم محمد صدالح: العكاسات لعثلال العراق على الأمن في الخليج، مجلة أراه حول الخليج، لعند السابع، أذار إسارس/ 2005.

(\*) باسيل يوسف: قرآمة قالونية لمستقبل وحدة شعب العراق، المستقبل العربي.
 (323) كانون ثاني/ بناير/2006.

 (\*) التكثور خير الدين حسيب: المشاهد المستقبلية المحتملة في العراق، المستقبل العربي (307) ليلول/ سيتمبر 2004.

(\*) النكتور عبد الحمين شعبان: روية في مشروع الدستور الدائم، المستقبل العربي
 (320) تشرين الأول/ لكتوبر 2005.

 (\*) لم روبرش: نهاية الاحتلال في العراق (2004) المستقبل العربي (307) أيلول/ سند 2004.

(\*) بالتريك سيل: علام صوات الفلسطينيون والعراقيون؟، جريدة الحياة، 2/4/ 2005.
 (\*) ثبة كيندي: الرئوس يجب أن يمثل للمسابلة، ترجمة الدكتور عالم محمد صمالح، مجلة المرصد الدولي - مركز الدراسات الدولية - جامعة بغداد - العدد الأول - ادار - نيسان/2006.

# 1-التسرب الاستعماري السلمى: المفهوم والسياق والأداة.

وظفت المؤسسات الاستعمارية الفرنسية السياسية والتجارية والعلمية تجارب سياستها وأساليب الهيمنة الاحتلالية والتوسعية في كل من المشرق العربي، وإفريقية، وأسياء لنهج أسلوب جديد لاحتلال المغرب واستعماره واستيطانه، الأسلوب الجديد يأخذ بعين الاعتبار، وبوجه أخص، التجرية الاستعمارية الجزائرية والتونسية، نظرا لما يوجد بين البلدان المغاربية الثلاثة من روابط الجغرافية والتاريخ والجنس واللغة والدين والمقومات الحضارية المشتركة.

هذا الأسلوب الجديد لاحتلال المغرب حتمته خصوصياته التاريخية، وعلاقاته الدبلوماسية، ونظام حكمه وما يربطه مع العديد من الدول الأوربية وأمريكا من معاهدات واتفاقيات حظيت بواسطتها على استيازات إستراتيجية، والتزعت بها فوائد تجارية، وتمكنت من الحصول على تنازلات ومكتسبات حرصت هذه الدول على الحفاظ عليها وديمومة استمرارية مقتضياتها في نطاق التنافس الحاد بين هذه الدول الأوروبية التوسعية والاحتلالية والاستغلالية لمثروات الشعوب، والتي قسمت العالم الى مناطق نقوذ.

هذه الخصوصيات وغيرها تفسر إلى حد بعيد الأمباب الموضوعية والتاريخية التي حالت دون احتلاله مبكرا من طرف فرنسا وإسبانيا بعد هزيمة الجيوش المغربية أمام الجيوش الفرتسية في معركة إيسلي (1844 م)، وأمام الجيوش الإسبانية في معركة تطوان (1860 م). لقد كان بمقدور الدولتان التوغل إلى داخل البلاد وفرض سيطرتها العسكرية والسياسية على الحكام المغاربة لولا المعارضة القوية لكل من إنجئترا والمانيا وإيطاليا ولمريكا، نظرا لما كان لديها في المغرب من امتيازات

VAIA

مختلفة. (1) لهذه الأسباب وغيرها، اضطرت فرنسا وإسبانيا إلى تأجيل تنفيذ مخططاتها الاحتلالية للمغرب في انتظار الظروف المواتية، سيما وجبوشها اصبحت ترابط بالحدود المغربية، وعلى أنت الاستعداد للتنخل، وفي انتظار توفر هذه الظروف، ومن أجل إنضاجها، شرع رواد الفكر الاستعماري ومنظريه في وضع تصورات ومخططات ومناهج وأساليب للتسرب السلمي، تستبعد من جهة، المواجهات العسكرية واللجوء إلى العنف والقوة، ومن جهة أخرى، السعي إلى إيجاد حلول توقيقية مع الدول الأوروبية المهتمة والمعنية بالقضية المغربية، وذلك بمنحها امتيازات وترضيات في اماكن أخرى، مقابل غضها الطرف على تغود فرنسا باحتلال المغرب لاستكمال ميطرتها وهيمنتها على بلدان شمال إفريقيا بأكملها، المطلة على ضفة البحر البيض المتوسطة المقابلة الضفة الأخرى للبلدان الأوروبية المتوسطية (2).

من رواد الفكر الاستعماري الأوائل ومنظريه الذين نادوا باستبعاد المواجهات العسكرية، واعتماد الأساليب السلمية لتسرب والتدخل Ramond Tynomass، في تقرير وجهه إلى حكومته بخصوص هذا النهج والأسلوب جاء فيه "....على فرنسا أن تبادر إلى التعرف على ساحة المعركة حيث تنتظرها مصائر تزداد مجدا كلما كاتت أقل دموية، وانتصارات تزداد رسوخا كلما نيلت بلسلحة سلمية، والعلم هو أحد هذه الأسلحة وأول سلاح ينبغى توظيفه؛ لأنه هو الذي سيعمل على تعبيد الأرضية التي بنبغى الزحف البها (3).

على أساس هذه التوجهات ورؤى ونظريات متشابهة توصىي كلها بتوظيف العلم والمعرفة لخدمة الأهداف الاستعمارية، تم تجنيد وتعبئة وتشجيع العديد من الجامعيين، والدبلوماسيين، والأطباء، والمهندسين، والسواح، والعسكريين،

للقيام بجولات داخل المغرب، يخترقونه طولا وعرضا، في لبوس شتى، ويتقمص شخصيات إسلامية تحظى من لدن المواطنين المغاربة، في البوادي والحواضر، بالتوقير والاحترام.

وبهذا النتكر والتحايل تمكن نفر من هؤلاء من إنجاز دراسات وبحوث حسول البلاد، أرضا، وشعبا، وتاريخا، وعادات، وتقاليد، ونظام الحكم وعلاقاته بالمحكومين(4).

من أهم الدراسات التي أنجزت في هذا السياق، تلك التي قام بها Churies do Fournuld الذي يعد بحق في طليعة رواد الفكر الاستعماري التتصير والتبشير والتبشير في خدمة الاحتلال الاستعماري السلمي كلااة للتدخل والهيمنة. في خدمة الاحتلال الاستعماري السلمي كلااة للتدخل والهيمنة. فيعد جولاته في المغرب من شماله إلى جنوبه، ومن شرقه إلى غربه وصحرانه، مدة سنة تقريبا، من 20 يونيو 1883 م إلى مايو غربه وصحرانه، مدة سنة تقريبا، من 20 يونيو ألى مايو المعرفة، دونها في كتابه المشهور "Recommissances du Marce". وقبل طبع هذا الكتاب، قدم نسخة خطية منه إلى "الجمعية الجغرافية" بباريس التي منحته أول وسام ذهبي من أوسعتها التكريمية في بالريس التي منحته أول وسام ذهبي من أوسعتها التكريمية في معطيات علمية قيمة عن الحالة والأوضاع في المغرب، مما جعل كتابه بعد من المصادر الأساسية لمعرفة المغرب أرضا وشعبا ودولة.

أما Edmond Doutte أما المحاربي فقد وجه تقارير ودراسات الاجتماع الاستعماري المغاربي فقد وجه تقارير ودراسات ويحوث إلى حكومته. من هذه التقارير ذلك الذي رفعه إلى الوالي العام الفرنسي بالجزائر يقترح فيه اسلوبا ومنهجا الاحتلال المغرب ومما ورد فيه: "...ضرورة أن يمبيق الاحتلال الفهري الفتح العلمي ليكون هو كذلك فتحا فرنسيا، وذلك الأن

العاماء الذين يبعث بهم إلى المغرب ينقلون إلينا المواد الضرورية الإقامة سياستنا المغربية، هذا إضافة إلى أن هناك مصلحة فاتقة ليتحول المغرب إلى ميدان العلم يشتغل فيه العلماء الفرنسيون وعلماء الجزائر على وجه التخصيص. لكن الا ينبغي أن لا نكثر من الوفوج العلمية من الجزائر حتى لا نثير انتباه المنافسين لنا.

غير أن أهم شيء هو أن لا يبدو للمباسة أي دور في هذه الأمور كلها... فإن أعمال علماتنا وإن الحصرت إطلاقا عند مجال تخصصهم، فإن لها مفعولا يتجاوز الغاية العلمية، لأنها تمدنا بسبب آخر من أسباب التدخل في شؤون المغرب (أد).

من منظري سياسية التمرب السلمي كذلك Eugène Etienne من منظري أحد أبرز زعماء الحزب الكولونيالي الغرنسي المتحمسين لاحتلال المغرب لكونه على صلة بما يجري داخله بحكم تواجده بمدينة وهران الجزائرية، وكنائب عنها في البرلمان الفرنسي، وبحكمه يتزعم ويوجه نشاط مجموعة من رحال الأعمال والتجارة نوى النزعة الاستعمارية. فقد كتب عدة مقالات وبحوث يشرح فيها وجهة نظره الاستعمارية، ومن بين هذه المقالات ذلك الذي نشره في ديسمبر 1898 بمجلة 'القضايا التبلوماسية والاستعمارية ومما ورد فيه: "..لدى فرتمما في المغرب، حقوق وواجبات تفوق حقوق أى قوة دولية أخرى... والمصدر الأول لحقوقتا هو الجزائر. فالجزائر هي التي أدت بنا إلى تونس، وعليها أن تؤدى بنا، رغم بعض المصاعب بدون شك إلى المغرب. فاحتلال تونس لم يتع دفعة واحدة، كما قد توحى بذلك بعض المظاهر الخادعة، بل انه نتيجة جهد طويل من التسلل والاحتواء، وفي المغرب يفرض تكتيك مماثل نفسه، ببطء وحذر كبيرين، لكن سيكون من باب تجاهل التاريخ، عدم

لاستعداد لمسائدة عملنا السلمي المشروع بالقوة. هذا العمل الذي تخول لنا وضعيتنا حق ممارسته في المغرب" (6).

من هذه الكتابات والتقارير أدركت التيارات الاستعمارية بكل توجهاتها قيمة المعرفة وضرورة توظيفها لتحقيق وإنجاز مشاريعها الاستعمارية بأقل ما يمكن من خسارة مادية وبشرية، وبوسائل أكثر فعالية ونجاعة لاطالة وترسيخ مظاهر هذا الاحتلال، كما أدركت كذلك ضرورة الاعتماد على المعرفة لتبرير مشروعها الاستعماري والدفاع عن شرعبته كواجب تحضيري وتمديني. ومن هذا الإدراك بدور توظيف المعرفة وفوائدها، تم إحداث مؤسسات علمية حكومية، وتشجيع شخصيات وهيئات فكرية لإنجاز دراسات وبحوث أو تحليل ما تم إنجازه حول المغرب لتجعل رهن إشارة أصحاب القرار السياسي من مدنيين وعسكريين للاعتماد عليها والاستثناس بها لوضع المخططات والأساليب الملائمة لإخضاع المغزن المغربي لرغبات الدولة الفرنسية وطموحاتها. "...وللنفوذ إلى ضمائر السكان وعقولهم وقلوبهم لتهيئتهم سيكولوجيا للتفاعل والتعامل الإيجابي مع مختلف مظاهر وصور التغلغل الاست عماري السلمي ... (7) ومن مظاهر هذا التغلغل السلمي وأدواته: الأعمال الصحية والوقائية والتطبيب

### 2-المجلس الصحى الدولي: أداة لنهك السيادة الوطنية

اقتعت الدول الاستعمارية بأن انتشار التجارة وتقدم وسائل الاتصال والنقل والتقل رافقه كذلك سرعة انتقال وانتشار الأوبئة والأمراض المعدية والفتاكة إلى داخل البلدان الأوربية، ولمواجهة هذا التهديد عقدت سلسلة من المؤتمرات لدراسة الإجراءات التي من شأنها الوقاية من انتشار وانتقال الأوبئة

VAIA

والأمراض المعدية إلى داخل دولها، ضمن هذا السياق، وعلى أساس هذه الاعتبارات لحدثت الهيئة الدبلوماسية الأوروبية المعتمدة في مدينة طنجة عاصمة المغرب الديلوماسية، ومقر ممثل السلطان المكلف بالشؤون الخارجية، أول مؤسسة صحية تحت اسم: المجلس الصحى الدولي. ففي 28 أبريل 1840 م تقدمت الهيئة القنصلية بطنجة إلى سلطان المغرب بمشروع قانون يؤسس بموجبه 'مجلس صحى' بعهد إليه بالسهر على الجوانب الصحية بجميع المراسى التجارية، وذلك باتخاذ الإجراءات الوقائية ضد السفن القادمة إلى المغرب من الجهات الموبوءة، بدون التدخل في الشؤون الصحية الداخلية للدولة المغربية. إلا أن هذا المجلس سرعان ما أخذ يتجاوز صلاحياته والهنتصاصاته حيث شكل نشاطه تنخلا سافرا في شؤون المغرب الداخلية، ومساسا بسيادته الوطنية. فمن مظاهر هذا التدخل السافر إقدام المجلس بضرب حصار على السفن العائدة بالحجاج المغاربة إلى بلادهم، بل ذهب به الحال سنة 1856 إلى رفض السماح لإحدى السفن المقلة للحجاج المغاربة بالتزود بالمؤن الضرورية لركابها مما كاد يعرضهم لموت محقق في عرض

من تدخلات هذا المجلس أيضا في الشؤون الداخلية المغربية، الإجراءات التي اتخذها ومن تلقاء نفسه، خلال ظهور وباء الكوليرا بمدينتي مكناس وفاس سنة 1878، أنه تجرأ على ضرب حصار صحي حول طنجة وبعض الموانئ المغربية الأخرى، لمنع القادمين من الدخول إليها، وقد طبق هذا الإجراء بصرامة متناهية، إلى حد أن رسل السلطان مولاي الحسن الذين أودهم إلى طنجة حاملين أوامره إلى نائبه محمد بركاش بالغاء

هذه التدابير، منعوا من الدخول، ولم تحظ رسائل المنظان الموجهة إلى المجلس الصحى بأي اعتبار (9).

تلخص أوجه هذا السلوك والطغيان وتتاتجه الفقرات التالية : إن المجلس الصحي دأب في مدينة طنجة على التصرف في شؤونها الحضرية، مستبدا برأيه وكلته في مدينة مفتوحة، وقد توج هذا التدخل عام 1892 عدما التزع من السلطان مولاي الحسن ثلاثة ظهائر جديدة كلت تقطة العطاف اخرى في تنامي نفوذه، إذ خولته حق ممارسة أتشطة جديدة بالمدينة شبيهة بالتي تمارسها اليوم المجالس البلدية... لقد تحولت المراقبة الصحية الدولية إلى وسيلة لنهك السيادة الوطنية ودوس حقوق المخزن...وباعتبار أنها مست مجالات جد حساسة كمجال الحج، فإنها كانت صدمة عنيفة للإنسان المغربي، ومن تم لا بد أن تكون قد أدت إلى حدوث خدشات عميفة في نسيج العلاقات بين المخزن ورعاياه (١١١).

أما المؤرخ الفرنسي ١١.١١١٥٥ فأورد بخصوص تنخل الجاليات الأوروبية والهيئات القتصلية في الشؤون الصحية لبعض المنن المغربية: أدى استقرار الجاليات الأوروبية بالمدن المغربية إلى تنخلها في الشؤون الصحية وأشغال الصيانة والنظافة، بعد انتشار وباء الكوليرا سنة ١١٣٦٨. فعلى صعيد مدينة الدار البيضاء نظم القناصلة والتجار الأوروبيون حملة اكتناب لتنظيف المدينة، فشكلوا شبه مجلس بلدي تدارس الأوضاع الصحية وأشغال الصيانة والنظافة فتقدموا بعنكرة من الموضوع إلى قائد المدينة. إلا أن المخزن رفض مضمون المذكرة... غير أنه، وبفعل ضغوطات الهيئة القصلية تم تنظيف الأرقة وترصيف بعضها. أما في مدينة الصويرة فقد تدخل القناصل ليفرضوا على السلطات المحلية الصويرة فقد تدخل القناصل ليفرضوا على السلطات المحلية الصويرة فقد تدخل القناصل ليفرضوا على السلطات المحلية

TVA (AV)

العناية باصلاح مجاري المياد. وفي سنة 1890 فرض القناصلة المتواجدون بمدينة الجديدة على حكام المدينة حق مراقبة الصيد ومياهه وتحركات وتنقلات الصيدين..وخلاصة القول، فهذه الإجراءات والمبادرات التي مارستها الهيئات القصلية والجاليات الأوروبية والتي بلغت أوجها واستفحلت مظاهرها وصورها المختلفة في كل من مدينتي طنجة والدار البيضاء، كان من نتائجها وعواقبها المباشرة والموضوعية إحداث كان من نتائجها وعواقبها المباشرة والموضوعية إحداث مجالس بلدية خاضعة لنفوذ الجاليات الأوروبية ولقتاصلها من اجل الدفاع عن مصالح الدول الأوروبية (11). ويحدث هذا في مغرب مازال لم يخضع للاحتلال العسكري ولا للحماية الغرنسية والإسبانية بصفة رسمية.

3-الطب الاستعماري: عمل السالي أم أداة للتسرب الاستعماري السلمي

دافع مؤرخو النزعة الاستعمارية (12) عن الظاهرة الكولونبالية مبرزين الجوانب التي استفادت منها الشعوب المستعمرة، فجعلوا في مقدمات حسنات الاستعمار وفوائده: الطب الاستعماري. إلا أن مؤرخين أخرين من مدارس تاريخية مختلفة، وتوجهات فكرية متباينة، تصدوا لمزاعم هؤلاء وأطروحاتهم، ومن بين هؤلاء محررو كتاب الطب الامبريقي (13).

لقد تساءل هؤلاء "...هل كان الطب الغربي في المستعمرات حقا طبا عقلاتيا وإنسانيا؟ كما يدعى الكثيرون، وهل يعد حقا إحدى فوائد الامبريالية التي لا يمكن إتكارها؟ الا يمكن أن يكون هذا الطب في الحقيقة سلاحا أخر من ترساتة الأملحة الإيديولوجية للحكم الأجنبي التي يستخدمها في

محاولته للهيمنة؟ لمصلحة من استخدم هذا الطب؟ هل كان أساسا لمصلحة أفراد الإدارة الاستصارية والجيش؟ أم لمصلحة شعوب المستعمرات أو الاثنين معا" (14).

## 1 - طب إسالي ولكن لمصلحة من؟

بموجب الاتفاقيات والمعاهدات التي أبرمها المغرب مع مجموعة من الدول الأوروبية والتي لجأ إليها كوسيلة دفاعية، وكمقاومة دبلوماسية للمحافظة على استقلال البلاد واحترام سيادتها، مستغلا التتافس الحاد القائم بين هذه الدول، اعترف لها بامتيازات تجارية ودبلوماسية في نطاق سياسة "الباب المفتوح" التي كانت تعني في بداية الأمر حرية التبادل التجاري مع المعرب، وعدم التمييز بين رعايا الدول الأوروبية في هذا المجال. إلا أن هذه السياسة تطورت شيئا فشيئا بفعل ضغوطات هذه الدول الدبلوماسية والتجارية والأمنية والصحية، لانتزاع امتيازات أخرى كانشاء السكك الحديدية، وتجهيز الموانئ ومراقبتها، واستخراج المعادن، واستغلال الغابات، وشراء الأراضي الزراعية، وحق التملك، ومنح حمايات لمواطنين مغارية تجعلهم أكثر ارتباطا وخضوعا وتبعية للقنصليات الأوروبية وتجارها ورجالات أعمالها (15).

طبيعى أن يتطلب إنجاز هذه المشاريع استقرار وإقامة العديد من الأوروبيين في الموانئ المغربية أو داخل المدن وضواحيها، حسب الأنشطة التي تتعاطاها هذه الجاليات، كما أنه طبيعي كذلك أن تستقر عائلات القناصل ونوابها وممثلي السلك الدبلوماسي بالمدن التي تتواجد بها مقرات هذه القنصليات كالدار البيضاء، والرباط، وسلا، وفاس، والجديدة والصويرة، وتطوان، وعليه، ققد ادى تواقد واستقرار هذه الجاليات إلى

LANGE TO THE

الاحتكاك بالمواطنين المغاربة، وبالأخص منهم باولنك الذين اتخذوا من بينهم أعوانا وسماسرة، وعمال زراعيين، وخلطاء، وحراس، وأعوان خدمة. لقد حتم هذا التعايش المغروض بين المواطنين المغاربة في المدن والبوادي على الجاليات الأوروبية وجوب الاهتمام والاعتناء باوضاعهم الصحية وحمايتهم من الأمراض والأوبئة لاحبا فيهم، ولكن لحاجة في نفس يعقوب.

فلحماية هذه الجاليات من الأوينة والأمراض، سعت القنصليات والهيئات الدبلوماسية إلى جلب أطباء للسهر على صحة مستوطنيها وموظفيها المتواجنين في مختلف الموانئ والمنن.

فالى حدود سنة 1845، كانت الهيئات الدبلوماسية المعتمدة بمدينة طنجة تستدعي أطباء من جبل طارق كلما دعت الضرورة إلى ذلك، وابتداء من سنة 1847، طلب القنصل العام الغرنسي المعتمد بمدينة طنجة من حكومته تعيين طبيب خاص ملحق بالقنصلية العامة، يتولي السير على صحة الجالية الغرنسية، وهكذا عين الطبيب العسكري عملان الذي حل بالمدينة يوم 15 نوفمبر 1847، وظل يزاول مهنته ونشاطه التطبيب إلى أو اخر سنة 1849، لقد تميز نشاطه الطبي بجانبه الإنساني اذ كان يقدم العلاج للمرضى المسلمين واليهود بالمجان، كما تميز بتنقله باستمرار إلى ضواحي المدينة لنقيم العلاج والإسعاقات للمرضى، بل حتى إلى معتلى السلطات المخزنية كما هو الشان بانسية لباشا مدينة العرائش في شتير 1848.

من الأطباء ذوي النزعة الإنسانية والمهنية الصرفة نندر الدكتور Rolinger الذين حل بالموحبة التنسية الدرسية بطنجة سنة 1852، وظل يزاول نشاطه الطبي بها إلى غاية وقاته في يوليوز 1856. قليذا الطبيب يرجع القضل في إقناع القصلية الفرنسية بإحداث

أول مستشفى فرنسي بالمدينة الدبلوماسية في غشت 1854. ونظرا لدوره الإشعاعي ارتأت القنصلية الغرنسية إحداث ثان سنة 1865، تساهمت في بنائه الحكومة المغربية ليدفع نصيب من الغرصة التي فرضتها عليها لحكومة الغرنسية على إثر مقتل فرنسيين بمدينة تطوان في أكتوبر 1863،

من الأطباء الذين تعاقبوا على هذا المستشفى لتسبيره الدكتور Ganex الذي بذل مجهودات جبارة لتقديم العلاج للسكان خلال انتشار وباء الكوليرا بحيث بلغ عند المعالجين عنده، في ظرف 6 سنوات، أزيد من 1200 مريض. أما بالمدن والمواتئ الأخرى فتكتفى بذكر الأطباء الذين تميزوا عن غيرهم بنشاطهم الإنساني والمهني: الدكتور M.Schmidt والدكتور Maurer يتطوان. بمدينة العرائش والقصر الكبير الدكتور الإسباني Inse Jiminez والروسي RKrakot يمر اكش الطبيب Krako بالبيضاء الفرنسي Guioi الذي حل بالمدينة سنة 1868 لمكافحة داء الكوليرا، والنكتور Dobbert الذي قضى بالمدينة الاقتصادية حوالي 25 سنة، فأصبح عميد السلك الطبي. بمدينة فاس الطبيب 1.6mm الذي اتخذ الملاح مسكنا له، وكان يداوى الجالية اليهونية بالمجان والنكتور D.T.Churcher والطبيب الألماني Vendel والإنجليزي R.Robledo وبمدينة الجديدة الطبيب الإيطالي L.Garrossino أما بالرباط فالدكتور Guien والدكتور M.T.Rodriguez الإسباني وبعدينة الصبويرة الطبيب القر ثمي Office و الإنجليز ي Richardson Thomson الذي توفي بوياه الكوليرا، كما هلك ابنه قبله سنة 1878، كما نخص بالذكر المدكتور Laurent thevenin الذي حل بالمدينة أو اخر سنة 1862، ونظرا لتقانيه في عمله وجديته وحسن طوكه، تم استدعاؤه مرات عديدة إلى مراكسش من طرف العلطان أو رجالات المخرز لمعالجتهر (16).

2-الطب في خدمة الاستعمار وأهدافه:

وإذا كان جل هؤلاء الأطباء قد قاموا بواجبهم المهنى والإنساني فمات منهم عدد، اقتداء للواجب واستجابة لما يمليه الضمير المهنى والإنساني، فإن هناك أطباء اخرين تم توظيفهم لأغراض سياسية أو عسكرية أو دبلوماسية أو تجسسية عهد البهم بالتسرب داخل البلاد والاحتكاك بمختلف شرائحها الاجتماعية، وربط علاقات ودية مع الحكام ورجالات المخزن وأعيان المدن والقبائل، مما أتاح لكل فئة من هؤلاء، فرصة الإطلاع على أحوال البلاد والعباد، وإعداد تقارير وكتابات وأبداث وكتب ومقالات صحفية تستفيد منها السلطات الاستعمارية لتوجيه وتحديد أساليب التغلغل الاستعماري السلمي، طبقا السياسة.

كما تم توظيف كذلك أطباء عسكريين من مختلف الرواتب لمرافقة البعثات الدبلوماسية لدى سلاطين البلاد، فاعدوا عنها، خلال رحلاتهم، دراسات جغرافية، وخرائط عسكرية، بل منهم من أصبح من مستشاري السلطان في المجال العسكري، ومن المرافقين للحركات السلطانية التاديبية أو الحملات العسكرية التي يقوم بها المخزن الإخضاع القبائل الثائرة أو المتمردة على سلطته أو على ممثليه، أو هما معا في بعض الحالات...ونكتفي بنكر في هذا الباب الدكاترة Linares ، Armand ، وطبيعي أن يقدم كل صنف من هؤلاء، حسب موقعه وتخصصه والمهمة يقدم كل صنف من هؤلاء، حسب موقعه وتخصصه والمهمة الموكلة اليه تقارير سياسية واستخبار اتية وتجسيبة إلى الجهات المرتبطة بها. بهذه المهمات حول هؤلاء الطب عن وجهته الإنسانية والنبيلة إلى طب كاداة للتغلغل الاستعماري. وسيزداد الإنسانية والنبيلة إلى طب كاداة للتغلغل الاستعماري. وسيزداد الغوذ الأطباء العسكريين ويتقوى خلال مرحلة حملات التهدئة

العسكرية، أو محاربة القبائل الثائرة والمجاهدة ضد التغلفل الاستعماري العسكري بالبوادي المجاهدة.

هذا، سيلعب الأطباء العسكريون دورا أساسيا في تعبيد الطريق، وتسبيل ترسيخ الهيمنة الاستعمارية طبقا للسياسة والخطط التي وضعها المارشال اليوطي في هذا المجال، فهذا المستعمر "النير" اعتبر أن طبيبا واحدا يعادل فيلقا كاملا...وأن الطبيب يعد اداة قيمة وفعالة للاستقطاب والاحتواء والانجذاب. ويشرح افكاره وأراءه بوضوح في المقدمة التي تصدرت كتاب لحد الأطباء العسكريين إذ جاء فيها "افكاري حول أهمية الطبيب في المستعمرات ووظيفته ومصاهمته في عمليات التهدنة في المستعمرات التهدنة في عمليات التهدنة ويتم التفاهم ...ولا أحد أفضل من الطبيب لبناء هذه الثقة، إنها الحكام أو أي إنسان عادي بزيارة الطبيب الفرنسي كلما ألم به مرض، أو شعر بألام توجعه. فإذا خرج من عند هذا الطبيب مرض، أو شعر بألام توجعه. فإذا خرج من عند هذا الطبيب على القيام المقدام وخفت آلامه، يتم التقلب على الحاجز النفسي مما يسهل الإقدام على القيام بالخطوات الأولى لربط علاقات المودة "(17).

# 3-الطب في خدمة التبشير والتنصير

منذ الحروب الصليبية سعت الكليسة المسيحية إلى الاعتماد على الحركات التبشيرية والتنصيرية لنشر مبادنها وعقيدتها، ولمواجهة المد الإسلامي وانتشار رقعته في مختلف النقاع من العالم، ولما ظهرت الحركات الاستعمارية والتوسيعية والهادفة إلى الاحتلال والسيطرة على الشعوب غير الأوروبية، أدركت الحركات التبشيرية والتنصيرية فوائد الطب والأعمال الخيرية والإنسانية في مجال التنصير والتبشير، كعمل مكمل ومواز للاحتلال والهيمنة الأوروبية، جاء هذا الادراك في تقرير

VALLAN

أحد ركائز هذه الحركات التبشيرية بهذه الصبغة هناك بعض المجالات للإرساليات يبدو أن الأطباء فقط هم الذين يستطيعون اكتساب أي نفوذ كبير فيها. وثمة كراهية متعصبة للمسبحية لا يمكن هدمها إلا بإظهار التعاطف لما يحدث من آلام للجسد مصحوبا بالقدرة على تخفيفها. ويبدو أنه لا يمكن إلا من خلال العمل الطبي وحدد العثور على ثغرة للنفاذ إلى قلوب هؤلاء الناس (18)

ومرة أخرى ستوظف الحركات التبثيرية والتنصيرية التجربة الجزائرية والتونسية لمباشرة انشطتها في المغرب، تجربة ونصابح الكاردينال الداء الداء والراهب شارل دوفوكو على الخصوص الذي كان من الغلاة والمتحسين لتنصير شعوب شمال افريقيا اعتقادا واقتناعا منه أنه "...إذا لم يتم تنصير المسلمين في شمال افريقيا بالتدريج والليونة، فمنظهر حركة قومية تماثل التي ظهرت في تركيا، وإن لم يوفق تصيير تلك الشعوب فرنمية (المغرب، الجزائر ، تونس) فإنها ستخرجنا من بلادها، فالوسيلة الوحيدة التي تصيرهم فرنسيين هي أن يصبحوا مسبحين (19).

كيف يتم ذلك؟ وعلى أي أساس؟ وبأي أسلوب ومنهج المالاعتماد على بيداغوجية التمسيح والتنصير، يلتمسها المبشرون والداعية من قيمة الإحسان والأعسال الطبية لا كغلية خلقية مطلوبة، ولكن كوسيلة خادعة يتخذها الطبيب المبشر فرأعواته لبلوغ أهدافه، فأول عمل يقوم به المبشر هو أن يوقع في ظوب الناس الألفة والمؤاتسة ويصبح الإحسان بذلك قادرا على فتح الملاجئ والمعاهد والمدارس والمستشفيات ودور الأيتام للفتيات والقتيان، وفي هذا الجو تباشر الدعلية إلى الله في سكينة وهدوء، وتدوم هذه الحالة بضع سنين كثيرة

فالمستقبل كله للجمسان، (20) هذه توجيهات الراهب فوكو ومنظري الحركات التبشيرية.

قمن هذه الإرشادات والتوصيات، شرع الأطباء المبشرون واعوانهم من راهبات ممرضات، وممرضين رهبان في مزاولة الشطتهم الخبرية والإحسانية موازاة مع نشاطهم الطبي تحت رعاية وحماية بعثات دينية وإرساليات مسيحية وتنصيرية فرنسية وإسبانية وانجليزية والمانية وامريكية التي أخذت بدورها تتنافس حتى في هذا الميدان، وفي هذا المجال كذلك. فمن بين هؤلاء الأطباء سنكتفي بالإشارة إلى أبرزهم نشاطا يالمعينة منة المحالة المنتقور TG.Churcher استقور يالمعينة سنة 1885، تعلم اللغة العربية، اشرف على المستشفى بالموتستاني إلى سنة 1887 كعضو في الحركة التبشيرية المحالة البروتستاني الى من الطائفة البروتستاني المنتقور Rocha والمعرضة البروتستاني الإنجليزي المنصر البروتستاني الإنجليزي المنصر البروتستاني الإنجليزي المنصر البروتستاني الإنجليزي تحت غطاء طبي.

بالدار البيضاء الدكتور H.Nett منصر الجليزي من بعثة North Africa mission حل بالمدينة سنة 1897، تجول داخل المغرب وكتب عدة بحوث ومقاو لات عن جوانب مختلفة من حياة السكان الوطنيين، كما تشير كذلك إلى الدكتور G.M.Grieve عضو N.A.Minion حل بالمدينة في ابريل 1892، وتوفي بها في مارس منة 1897 يمدينة فاس. الدكتور الإسبائي Jacob Guitta حل بالمدينة منة 1887 وسكن يملاحها. ترك دراسة قيمة عن أمراض التيقوس الذي اجتاح المدينة وأدى إلى وفاة حوالي 2000 يهودي بالمداح. (21)

LANGE TO THE

أما الأساليب والمناهج التي اعتمدها الأطباء المبشرون بمختلف توجهاتهم فقد حاولت مسايرة عقلية المواطنين المغاربة وتكيفت مع قابليتهم وردود فعلهم تجاه هذه الأنشطة ومدى قناعتهم بهذا الطب وإدراكهم لخلفياته ومقاصده. ففي بعض المستوصفات والمراكز الصحية حاولوا إقناع المرضى بأن العلاج الذي يقدم إليهم هو في المقام الأول علاج روحي من روح "القش" وليس علاجا طبيعيا. وإن إخراج الروح الشرير الذي يسكن في بنن الإنسان روحيا هو الذي يشفى المرض وليست الأدوية التي يتعاطونها.

عن أسلوب ومنهج هؤلاء الأطباء نورد شهادات تنقلها كاتبة وصحفية إنجليزية تجولت في المغرب بداية القرن العشرين، وتناولت موضوع الحركات التبشيرية التي تعتمد التطبيب وأعمال البر الإحسان لنشر وترسيخ معتقداتها. فمن خلال بعض الوثائق التي اطلعت عليها، ومن تحرير الحركات التبشيرية نفسها نقلت المقتطفات التالية من تحرير إحدى الراهبات:

ان عددا كبيرا من النساء قدم إلى المستوصف منذ رمضان، وكن يستمعن إلى ما أقول، وكان يبدو عليهن عدم المبالاة، مادمن يعتقدن أن من واجبنا أن نتحدث إليهن قبل أن نقدم إليهن الدواء: وجاءتني سيدة للعلاج وسألتني بعض الأسئلة عن البعثة، وانتهى بي الأمر إلى التحدث إليها عن الإحبيل، فالتقت إلى أختها وسألتها: هل يجلس إليها المسلمون للمستماع إلى هذا الكلام! فأجابتها بأنهم مجيرون عليه، وإلا فلا دهاء (22).

ومما جاء في منشور آخر على لسان راهبة، تضيف الكاتبة الإنجليزية : "قال لي زوج آمنة أنه سيظل مدينا إلى مدى

الحياة الآنني شفيت ابنته، ولكن كل امرئ منا يحب أن يتشبث بالدينة التي ولد عليها، ولذلك فإن من المستطاع أن تزورينني في منزلي كالعادة، شريطة أن لا تتحدثي عن المسيح. وقال لها يعد ذلك: "ما صنعت بأمنة وصالحة إنهما يصليان باسم أفان علينا أن نرعى أرواحهن وقلوبهن، وأنت تعرفين أننا كنا فبان علينا أن نرعى أرواحهن وقلوبهن، وأنت تعرفين أننا كنا نحبك، ولكن ذلك الحب القلب اليوم إلى كراهية ومقت، وسوف نبذل أقصى ما في استطاعتنا الاقتلاع جذور هذه العقيدة التي زرعتها في قلوب نسائنا، ومن واجبي أن أطلب منك الإقلاع عن زيارة منزلي إلا إذا وعدتني بأن لا تثيري مرة أخرى موضوع الدين (٤٤).

وهذه صورة أخرى عن مناهج وأساليب التبشير بالمراكز الصحية كما يصفها أحد المبشرين بمدينة مراكش: "...أمام بلب دار البعثة تقبع جماعة من الناس قبل الافتتاح. وفي المساعة الثامنة يفتح المركز، ويدخل النماء والرجال إلى الدار ليستقر كل جنس في البيت... فيعظهم القس ويرد على اعتراضات الجمهور، الذي يظل بعضه صامت، ويخرج البعض الآخر غاضبا، مفضلا مغادرة القاعة دون دواء على أن يسمع كلام كافر، ويعد نصف ساعة ببدأ العلاج، ويجري نفس الشيء مع كلفر، ويعد نصف ساعة ببدأ العلاج، ويجري نفس الشيء مع النساء في الغرفة الأخرى". ويعلق الباحث المغربي بوشعرة على هذه الصورة "...وهكذا كان العلاج الجسمائي ببدأ بالوعظ العقادي، ويمخاطبة الضمائر قبل فحص الأبدان، في هاته الصورة التي قدمت على أنها مجرد مثال" (24).

#### فالصات:

## الخلاصة الأولى:

قليلة هي الدراسات والأبحاث الوطنية التي أولت أهمية ملحوظة للطب الاستعماري، كاداة وسلاح أخر من ترسانة الأسلحة الإيديولوجة للهيمنة والاحتلال، وعليه، فهذا الجانب مازال في حاجة ماسة إلى عناية البحاث والمؤرخين،

#### الخلاصة الثانية:

الكتابات الأجنبية التي تناولت هذا الموضوع تحكمت في أغلبيتها النزعة الاستعمارية التي اعتبرت الطب الاستعماري من حسنات الظاهرة الاستعمارية استقادت منها الشعوب المستعمرة بغض النظر عن الخلفيات والغايات التي تحكمت في الانشطة الطبية والأعمال المرتبطة بها.

#### الخلاصة الثالثة:

الحركات التبشيرية والتنصيرية والإرساليات الدبنية المسيحية، بكل فصائلها، حولت الطب من وجهته الإنسانية والنبيلة إلى أداة للتغلغل والتسرب الاستعماري السلمي، وإلى وسيلة للتنصير وإخراج المسلمين المغاربة عن عقيدتهم، واستيلاب هويتهم، والمساس بحريتهم وكرامتهم.

#### الخلاصة الرابعة:

حاولنا من خلال هذا البحث القاء نظرة أفقية وأولوية حول الطب الاستعماري، نظرة تعرضت للأطروحات الاستعمارية، وللرؤى المحايدة، نظرة باردة وهادنة حول هذه الظاهرة الاستعمارية التي مازالت في حاجة أكيدة إلى مزيد من البحث والدراسة، خصوصا وأن بعض

مظاهرها واساليبها أخذت تظهر وتمارس في مجتمعاتنا المغاربية، باساليب جديدة أكثر فعالية لمواجهة الصحوة الإسلامية والحد من انتشارها في المجتمعات الأوروبية والأمريكية بوجه خاص..

## الهوامش

إ- من بين الدراسات الأساسية في هذا الموضوع كتاب المحمد ابن عبود : هوكل الأجانب في مراكش - دراسة قاتونية لوضعية الأجانب في المغرب قبل عهد الحماية وقلاله - تطوان - 1980 - هناك دراسة الحرى تتناول جانبا من هذا الموضوع المكتور عبد الواحد ناصر - التكفل العسكري الأجنبي في المغرب، قراءة في جيوستر البجية المعقرب فكل القرن العشرين - مطبعة البت - سلا 1999، وبحث زكي حارك عن مبادرة المعقومة الديبلوماسية للتعلق الاستعماري للمغرب (1862-1872)، نشر بالمجلة التونسية للعلوم الاجتماعية السنة المشرون - 1983، لاحدد 25/72 - سفعة 13 إلى 30 مع بيليو عراقية ومراجع حول المؤضوع .

2- محدد باللي - الخار المعاهدات الدولية العبرمة خلال القرن التاسع عشر ويداية القرن العاسين على صيادة الدولة المغربية- الدال الجاسمة الصيفية بديئة المحدية المغرب إبوليوز 1987- الجزء التالي- سفحة 101-133

3- جرمان عاس: التاريخ والاستعفار - بحث نثر ضمن مجموعات من الدراسات يعنوان فراسات في تاريخ المغرب-الثركة المغربية للناشرين المتحدين - الدار البيضاء - 1986 - صفحة 11 أن 32.

4- بوطائب ايراهيم: البحث الكولوليالي حول المجتمع المغاربي في الفترة الاستعمارية. حصيلة وتقويم- نشر حسن منشورات كلية الأداب - الرباط- سلسلة نتوات ومناظرات-رقم 14-1989- صفحة 107-141.

5- بوطالب إبر اهيم: نفس المصدر -صفحة 94-94

6- أبير عبائي: (Albert Ayache) المغرب والاستعمار -حصيلة السيطرة الترنسية،
 دار الخطابي الطباعة والنشر -المغرب-1995، صفحة 73.

 7- عر بدوار مرشو: ملحظات حول المقدمات المعرقية اللهيمنة الغربية - مجلة رسالة الجهاد اللبيية - المدد 75 - مارس 1989 - صنحة 94-98.

8- اعتبنا في هذا الموضوع على الدراسة التي لجزها التكثور محمد الأمين البزاز حول المجلس المحدى الدولي ... فمن بين المقالات التي نشرها حول الجانب المتعلق يدوره في التخلات الأجنبية في شؤون المغرب بنك الذي ساهم به في الجامعة المعبقية بالمحدية - تشر البحث ضمن النغال النوة - الجزء الثاني - صفحة 87 الى

99]، كما اعتملنا كلك على كتاب المؤرخ الفرنسي J.L.Miège في كتابه Le Maroc et أو كتابه Le Maroc et أو المؤرث الأهراء. الرابع أبين صفحة 351 إلى 354، وباقى الأهراء.

9- نص رسالة السلطان مو لاي الحسن الى نائبه محمد بركاش خي كتاب M.Nehiii المسلطان مو الاي الحسن الى نائبه محمد بركاش خي كتاب M.Nehiii رسائل شريفية - XLI الريس 1915/ لوحة المسائل شريفية -

10- ابين الزار -النصدر السابق فكره /سفعة 99.

11. Miège - 11 المغرب وأوروبا - الجزء الرابع- النسم الرابع الذي تتثول فيه العورخ موضوع استقرار الجاليات الأوروبية والمكاسلتها- مسلمة 285 إلى 355.

12- تتاول المؤرخ الفرنسي C.H.Ageron أوتيولوجية السياسة الاستعمارية في كتابه:

France coloniale ou parti colonial 7 PUF, Paris, 1978, P : 218

13 دائيت أرنوأد - الطب الامبريائي والمجتمعات المحلية -ترجمة د/مصطفى أبراهبر فهنى - سلسلة اعالم المعرفة الكويتية - عدد 236- اعسطس 1998.

14- الطب الأميريال - المصدر السابق فكرد- صفحة 7 (التدمة).

15 مثلا دراسة قيمة للبندث المخربي مصطفى بوشعراء: الاستيطان والحماية بالمغرب 1863-1894 -4 اجزاء /السطيعة الدكية/الرباط/1984 تدارلت هذه الدوضوعات بتقصيل، وتعد هذه الدراسات مراجع لا عنى عنها في الدوضوع.

16- أهم المعلومات التي أورننا ماخوذة من مصدر J.L.Miège الشايق تكره القصل الثاني من الجزء الرابع سوكنا مصدر مصطفى بوشعراء - الجزء الرابع والأول من موافقه الأربعة- الجزء الأول: التطبيب الأجنبي ومجلس العافية صفحة 167، وكذلك من مصادر أخرى سنثير البها في المراجع.

77 - لينة عرشار Colonisation et campagne berbère au Maroe مطبعة إفريقيا والشرق الدار البيضاء/2002 - صفحة 218 (القرة المترجمة من الفرنسية تحت مسوراتياتيا).

الطب الإمبريائي والمجتمعات المحلية - مجلة عالم المعرفة/ المصدر السابق
 نكره- سفحة 37.

19- التكتور عز الدين المراقي: شاول دوفوكو وهب حياته لتصير المغرب العربي خدمة للاستعمار، مجلة "لبيئة المغربية "العدد الثامن، المئة الأولى- ديسمبر/1962/ صفحة 56.

20- مسطقى المنفي: مصادر المعلومات القرنسية عن المسلمين بشمال الأريقيا مطيات السياسة البربرية بالمغرب – دراسة في الأصول والمنطققات – بحث قدم في

الاستعمار وزمن الحقيقة قيم الاعتراف والتواصل مع الآخر

> الدكتور بومدين بوزيد جامعة وهران

النوة الدولية التي علنت في الرياض -31 لكتوبر الى 3 نوفمبر 1999- سفعة 17 من ملخص البحث.

21-مسطني يوشعرة: الاستيطان والمعاية بالمغرب - المصدر السابق ذكره- الجزء الأول من صفحة 167-173.

22- عبد النجيد بن جاون: جو لات في مغرب اسن-1901-مكتبة النمارات- الدار البيضاء ب شاسفمة 47-49 (الجزء الأول).

23- عبد النجيد بن جلون: ثقس المصدر، مناحة 49.

24- مصطلى بوشعرة: المصدر السابق ذكره- الجزء الرابع صفحة 1430.

تطرح المداخلة بدءا إشكالية الظاهرة الاستعمارية كظاهرة تاريخية واستمرارها عبر أشكال الهيمنة الجديدة التي تختلف من الناحية التاريخية عن الاستعمار ولكن ما بقي مستمرا كايديولوجية متجدد للهيمنة هي:

 ربط الحقيقة بالمعتقد والتحيز، ومن هنا يكون التبرير للفعل
 مثل الجريمة أو الانتهاكات التاريخية والمجازر، وهنا الحقيقة ذاتية ملفية للآخر.

القول بنهاية التاريخ وأن الصراع حضاري مستمر وعلى القوي تحضير وتحديث الضعيف في مسائل حقوق الإنسان والديمقراطية والحرية ولو بالقوة والاحتلال، وهي فلمغة تجد جنورها في القول بـ "العقل الكلي" عند هيجل وترجمه فعليا من حيث الدعوة للإستعمار توكفيل، أو اليوم من خلال اليمين الجديد في الولايات المتحدة الأمريكية الذي يعتمد نصوص النهايات أي القول بانتصار الليبرالية.

 الحقيقة التي ترى البداهة والوضوح والعقلائية في الأما
 الكوجيتو المتركز على ذاته ولا يرى في الأخر إلا شيطانا يظلله وهي استمرار لفلسفة ديكارت التي انتقدت في القرن العشرين بقوة لكونها تنفى التواصل مع الأخر.

- صياعة ذلك قاتونيا واقتصاديا وسياسيا بالاعتراف الناقص، أي الاعتراف بمجيد الانتهاكات والتجاوزات وقلب صورها وهو اعتراف تضليلي وتشويهي للذاكرة.

هذه الخصائص كمقدمة نظرية لمحورين أخرين ستفصل فيهما المداخلة وهما:

 ا- ربط الحقيقة بالاعتراف: على اعتبار أن الحقيقة واحدة تتواصل مع الأخر وتتطابق مع ذاتها والتاريخ ولا تقوم على تربة العقائد والنزوات والأهواء والتأويلات الإيديولوجية، كما أن

الاعتراف هو خاصية من خصائص الحقيقة، بل جوهرها، فالاعتراف يكون من خلال الذاكرة وبالأخر الذي نتواصل معه. ب- أخذ الجزائر كمثال على ذلك سواء من خلال الاستعمار كمرحلة تاريخية تدميرية أو اليوم من خلال قانون تمجيد الاستعمار وتقريض العنف، وأزمة الاعتراف في الوعي الفرنسي والأوربي، وكيف نواجه ذلك بخطاب جديد حول تفسير الظاهرة الاستعمارية وتفكيك لغة الأنا الفرنسي المتأزم اليوم سواء بسيب ارتهانه للوعى الذاتي المقصى ثلاخر أو من خلال خوفه من الغريب، وهو خوف بسيكولوجي ومعرفي له أسبابه وعودة حضوره باستمرار،

استخدمنا قبل لفظ الحقيقة لفظ زمن ولم ننعتها - أي لم نضف اليها وصفا تحديديا- والزمن هنا يتعلق بلغة الفلاسفة بالكائن، الوجود فالزمن هو الذي يعطيه هويته وحريته ومن خلاله يتعرف على نفسه، وإذا كان الاستعمار سلب للأرض والخيرات فان يستطيع سلب الزمن أو الحرية قد يسيطر عليها يحرمنا منها ولكن جوهرها الحقيقي ببقى معنا نعيش به وفيه، والحرب التحريرية هي إعطاء المعنى الحقيقي للحرية واسترجاع الأرض- المكان الذي فيه السيادة والدولة والشخصية الجغر افية و الوطنية ولكن الزمن يبقى مجالا للصراع ويتجمد من خلال اللغة والرمز والماضي والذاكرة والنسيان ومحاولة المحو والتزييف والاعتراف أو اللااعتراف، وبالتالي الحديث عن الحقيقة هو الحديث عن الحرية عن الزمن، وإذا أخذنا مثالا عن الحقيقة العلمية التي كثيرا ما يشار البها في الكلام عن أنواع الحقيقة فانها تعنى التحرر من الحقيقة السابقة التي تصير ماضيا ذاكرة ولكنها مستمرة كتراكم معرفي وتعنى الدخول لزمن جديد، فالحقيقة تعنى الحرية، والزمن وإذا ما تساءلنا عن الصراع اليوم مع الذين لا يعتذرون عن جرائمهم ولا يعترفون بها فهم في الحقيقة ضد زمن الأخرين زمن هو جزء من هويتهم، أي ضد معنى الحرية والدفاع عن الحقيقة والمطالبة بالاعتذار والاعتراف بالمسؤولية والجرم، ولا تقل معركة اليوم عن المقاومة والثورة فنحن في كلتا الحالتين نكافح من أجل هويتنا، ذاكرتنا، حريتنا. إنه كفاح من أجل ازمن الحقيقة، وهو هنا زمن الحرية الذي يبقى مستمرا معنا مادام هناك وعي غربي يرى ذاته مركز العالم والحضارة والدفاع عن حقوق الإنسان، وبالتالي فجوهر الحقيقة هي الحرية، أي ليكون الاهتمام هنا في مسألة الحقيقة في تطابقها مع الواقع أم لا؟ أو في معنى الصحة

T CANAD

أو لا؟، إنها ما لم ينجز إنها لم تكتمل، كالحرية التي في نظري لم تكتمل إلى حين نسيطر على زمننا على ذاكرتنا التي في جزئها المادي بأيدي غيرنا ومازال هو يشكل ذاكرتنا ويستولي عليها، الحقيقة هنا مشروع لم يكتمل والحرية كذلك، جوهرها الحقيقي مشروع في طور الإنجاز. أ

هكذا نجد المفاهيم التالية: الحقيقة، الزمن، الحرية، تستدعي مفهوما أخر، وهو "العدالة"، يقول جون راولس" في كتابه الشهير "تظرية العدالة" العدالة هي الفضيلة الأولى للمؤسسات الاجتماعية كالحقيقة بالنسبة لأنساق الفكر"، فالعدالة هي سمة للعلم أولا ولكنها تأخذ تجسيدها المادي عبر المؤسسات، على المستوى الفردي تقتضي الحرية والاعتراف بالحقيقة.

هذه المفاهيم الثلاثة تتضايف: الحقيقة والحرية والعدل، أما الزمن فهو الذي يعطيها المعنى، إن بناء الهوية الفردية والهوية الجماعية تبنى حسب الحرية التي تمنح لهم وما يمتلكون من حقيقة أو ما يعرفونه عن الحقيقة ووجود العدل والعدالة منواء كليمة أخلاقية أو كمؤسسات للمساواة والفرص المتساوية وتحقيق الحق، لكن كل ذلك يقتضي أخر - غيرية - يعترف بالحقيقة، حقيقة السطو على الحرية والظلم ويرى من قيم الحقيقة بالحقيقة، متقية السطو على الحرية والظلم ويرى من قيم الحقيقة

1 - يمكن العودة هذا إلى الجاهرة الشهوة للبلسوف الأثان هيشغر " الحقيقة والحرية" صبح كابه : Questions II, Gallimard,1968 وهنوان مؤلمه الرئيسي الشهور يبشير خلمه الدكرة "الوسود والرئي"، وهي المفاهر والرئية أنسب المبرات الوسودية في العالم التي كانت عبين الحرية والاستخدار، من حا عههم مؤلف خون بول سارتر في تأييده للتورة الحرائرية وكتابته لمؤلمة عارنا في الحرائر" كما أن بول ويكور الفيلسوف الشهير المتواد ماي 2005 الذي رأى سطأ الاستعمار وكونه عبراً على منابعة والفكرية الأولى في أحواء طلقات الوسودين بدارس خصوصاً غايريال مارسال.

2 - Johen Rawls, Theorie de justice, ed Seuil , Paris , 1987

الاعتراف وعدم المساس بالذاكرة عبر المحو والنسيان، ومن هذا عطفنا على العنوان الجزئي بقولنا تقيم الاعتراف والتواصل مع الآخر والمعنى هذا، أن الحقيقة لم تعد مرتبطة بالأنا مثل ما أسس ذلك هنري ديكارت صائغ العقلية الفرنسية "أما أفكر إثن أما موجود" أو ما توحي به عبارة كتاب ميشال هنري "أما الحقيقة"، وهي رؤية مشبعة بالنرجسية المسيحية التي ترى الشبح أو العدو هو الخطر، أي أن الأخر إما أن يلغي أو يستعيد، في حين مع القرن العشرين وخصوصا بعد الحرب العالمية الثانية أصبح معنى الحقيقة التواصل مع الأخر أي أن يكون هذا التحاور واحترام خصوصية وهوية الآخر وهذا شرطها.

الذاكرة وبالغات: التبرير والاعتقاد والاقتناع

نقد تداول الحقيقة وكيف ينظر إلينا الآخر تقتضي كذلك نقد علاقتنا باتانا بتراثنا، فالتاريخ والذاكرة عندنا مازالتا محكومتين بالروية التقليدية المترسبة، فالنصوص المكتوبة إلى اليوم شاحية وشحيحة أما عملية تثبيت النص الشفهي ومنه الشهادات والاعترافات كتابة ورسما فقد كثر الحديث عنها منتصف الثمانينات في أجواء شعار "إعادة كتابة التاريخ" وقد كان شعارا فارغا مراوغا لشيء لم يكتب أو ما كتب في الغالب هو من إنشاء الأخر، لقد بقيت علاقتنا بالماضي تتسع هوتها بسبب أن السلطة ظلت تقدم خطابا تبريريا لتسلطها وشرعيتها باسم الداكرة، كانت العلاقة مع الزمن عند باسم الداكرة، كانت العلاقة مع الزمن عند الأجيال الجزائرية علاقة مشوشة فيها الارتياب والشك أو النفور والرفض ومن هذا النفور ما نلمسه من عدم الاهتمام البيداغوجي والعلمي بالمادة التاريسخية في المؤسسات المدرسية والعلمي بالمادة التاريسخية في المؤسسات المدرسية

T WAYAN

والجامعية ، قد تعود إلى أسباب ديداكتيكية وبرمجية، ولكن للعامل النفسي من الهروب من تعليم وتعلم التاريخ دوره هنا بحكم أن الذين يستتدون رسميا إلى الذاكرة والتاريخ هم المجموعات التي تسلطت على رقاب الأمة باسم ذلك ورمخت المعنى الواحد الوحيد الفقير للماضي وماز ال الماضي ريعا تحيا به استغلالا واحتكارا، لقد ظلت السلطة وسدنتها تشحن مخيال المقاومة والثورة بإضافات وقراءات ابتسارية و تحريفية من أجل تعرير بلاغة مخادعة مراوغة فيها "عنف الاعتقاد" وليس حجة الاقتفاع" لتبقى السلطة تمارس سيادتها، وهذا تمت أسطرة الماضي الثوري، وأسطرة الشخصيات التاريخية، فكان التاريخ مناقب ليم منقيا تاريخ مناقب شبيه بكتابة فضائل الصحابة ومناقب الأولياء، خيال وبلاغة المناقب يطبع علاقتنا بالزمن، والعلاقة بالزمن هنا ليس الماضي فقط ولكنه الحاضر والمنتظر، والتداخل بالزمن هنا ليس الماضي فقط ولكنه الحاضر والمنتظر، والتداخل

أرى أننا مازلنا لم ندشن بعد إعادة تشكيل سردنا: ذاكرة، تاريخ، ققه، شعر ... البخ، مازلنا مثلا نهمل القوة الإبداعية الخيالية الشفهية، وأشكال التعبير غير المكتوبة، منها الأثر الفني في المعمار والمصنوعات وغيرهما، إن إعادة تشكيل خطابنا النراشي معناه القراءة والتفسير وفن التأويل، تعدد المعنى ونقله وترجمته من سياقات تقافية إلى أخرى مع الإدراك والوعي بذلك، حضوره إلى الحاضر ضمن سياقاتنا الحضارية، مع الإهرار بالمسافة الرمنية والنفسية، الوعى بالشرط التاريخي لتلك بالمسافة الرمنية والنفسية، الوعى بالشرط التاريخي لتلك

السياقات أو هذه والوعي بالسياقة الزمنية يضمنان لذا تجنب التعسف في الحكم والاستعمال الخادع للتراث والماضي، الاستعمال غير المبدع ولكنه الخاضع لقناعات عنفية الإقناع الاعتقادي، هي إعتقادية نمطية تريد فرض رؤية واحدة وجعل المعنى واحدا ممتدا، بدل المعاني المتعددة واستخدام البرهان كاداة للإقناع.

ملذ الاستقلال ظل النص واحدا والمعنى واحدا لتراث مازال جزؤه الأكبر غير معروف، مخطوط ميمل في الألهبية والزوايا وعند اصحابها للتبرك أو مسكوت عنه، أو يحكى ثنا عير سرد الأخر، سرد الأخر حول ذاتنا مهم في العملية التاريخية وفي الوعى التاريخي لوضعنا، غير أن خطاب الأخر المتشكل في ظروف تاريخية معينة ارتبط ببلاغة الخداع والمكر، فالحاجة الإيديولوجية الاستيطانية الاستعمارية تقتضى ذلك، كانت هذه البلاغة تجد سندها المرجعي في البلاغة الأتوارية الفرنسية التي تلبس لبوسات متعددة ومتتوعة الألوان وتبدو أجيانًا زاهية الألوان، ليس النص العقد الاجتماعي في حد ذَاتُه "روسو، وجون لوك وغيرهما من فلاسفة الأنوار" ولكن الذين يحتكر ون هذا التراث الأنواري، يلبسونه ما يشتهون، فمرة تكون هذه البلاغة الماكرة باسم تحضير وتمدين المتخلف، وهو التبرير الذي قدمه انذاك متقفو الاحتلال الفرنسي الشعوب المقهورة، ومرّة أخرى باسم العدالة وحقوق الانسان أو باسم محاربة الإرهاب وإحلال الديمقراطية / ما حدث في العراق، وما يحدث في لبنان /، بلاغة تقف في وجهها بلاغات أخرى من ذات الأخر، كـ بلاغة الاختلاف التهديمية للمركزية الأوربية والأنوارية تحولت في علاقتها بالأخر إلى استبدادية واستعمارية، وترى أن خطاب النهايات الذي يرى التصارات الليبرالية الأمريكية هي استمرار للمطلق الهيجلي المتعركزة على الأنا

<sup>3</sup> سندكر هما الهجود المنسر الذي تشوم به وزارة فخاهدين ومركز الدراسات الداريجية في الخركة الوطبية والورة أول نوفسر 54، ومن بين الحجودات إهادة ضع مناة الإعمال الموسوعية كأبي القاسم معد الط والشخر الإبراهيمي وكتاب المعر عن الخركة الوطبية والتورث، وهي مجهودات حصارية ستوج بمرحلة حديدة في قرابة وإهادة فرابة لراك الجرائزي.

T WATEN

وترى الأخر في استعباده والحاقه بالأنا، هذا المطلق لا يرى موى ذات مركزية واحدة مهيمنة، ومن الخطابات التي تقع على يسار هذه الليبرالية، "تظرية العدالة" التي أسس رؤيتها الفيلسوف الأمريكي جون راولس ولها امتداداتها التأثيرية اليوم في أمريكا وفرنسا والمانيا.

لقد تم منذ دخول الاحتلال الفرنسي للجزائر تشكيل ذاكرة وخيال عن الجزائر يضاهي القدرات العسكرية والمعمرين للمحتل، واستطاعت هذه الذاكرة الاستمرار عبرنا وفينا لأسباب علمية وايديولوجية إلى اليوم وبالمقابل كانت الرؤية التقليدية الاسنة التي ترعاها أجيال تتماها مع ذاتها، وتحاكى أناها ، تعيش على 'بلاغة المناقب' في نصوص التاريخ والأدب والحكي، أو رؤية عدمية سلبية تجد سندها في 'بلاغة الجهاد' وفي الزمن الإسلامي الأول المعاد تأويله من خلال الخطاب القطبي التنظيري أو من خلال الفعل التأويلي العنفي القاعداتي تسبة للقاعدة ويصبح الزمن - عدهم - ممتد جهاديا من غزوة بدر إلى غزوة مانهاتن السيتمير ، هذا الخطاب يحاول أن يسيِّج نفسه من العولمة بنصوص الأجداد السلف ضدّ الأخر المخترق للأنا كان له ما يبرره زمن المقاومة تقصد هذا الجهاد" معرفيا وتاريخيا في حينه لكن استمراره شكل فيما بعد عائقا معرفيا ايستمولوجيا نحو اجتهاد في الدين والدنيا والسياسة، وهي تلتقي مع "السرد العنفي" للحداثة في محاولة التبرير ورفض الآخر كلية وتصويره شيطانيا، وطبعا كان هذا للغلاف العقائدي - الديني دوره في ابتكار صور وأساليب حجاجية، وهي ذاكرة تشكلت متزامنة مع الفعل الاجتماعي- السياسي للمقاومة ثم الحركة الوطنية ثم الثورة، وكان التمازج بين خطاب المقاومة وفعل المقاومة، يحدث متتاليا أو معا، فتقرأ الذات ذاكرتها في الفعل المقاوماتي أو العكس.

ومن هنا يمكننا كسر التحقيب التقليدي المعتاد، فنبدا من منتصف القرن الثامن عشر؛ أي تقريبا نصف قرن المتبقى من زوال نولة الأثراك إلى اليوم / وهي مسافة زمنية قد تعرف سمة الدوران وليس الامتداد الكرونولوجي، على اعتبار استمرار زمن في زمن أخر لمستقبل الت أو عودة ارتدائية، ويكون لعلاقة الطهور والاختفاء، المغالبة السلمية والمغالبة العنفية، الإدماج والانفصال، الطابع المميز لجدلية التطور في هذه المرحلة الزمنية التي يهمنا فيها المسرد الحكيي "ذاكرة، تاريخ، أدب، فقه وتفسير"، أما الفعل الإسمائي" الاجتماعي فيتابع كإنجاز للقول وتفسير"، أما الفعل الاتمائي" الاجتماعي فيتابع كإنجاز للقول في "الخطاب بالمعنى التداولي، وكتلاحم معه، فانصبهار الأفاق يكون في "الخطاب" أو "عالم النص" أو في "لفعل" كثورة 34، كما أن علاقة الذات بالأخر تقرأ من خلال هذين المجالين "الخطاب والفعل".

من احتلال الأرض إلى احتلال الذاكرة

احتلال الذاكرة عبارة مجازية وليس كاحتلال الأرض، والقصد هذا محاولة تغطية وتزييف الحقيقة أو تمجيد وتقريض احتلال الأرض واعتبار ذلك خدمة وتحضيرا للشعوب المقهورة، وبالتالي حديثنا عن الظاهرة الاستعمارية لا يكون فقط من باب التاريخ والعمل الاستغرافي.

إن "الظاهرة الاستعمارية" ظاهرة تاريخية من الناحية الزمنية والسياسية تعتبر منتهية ومرحلة سابقة مثل حديثنا عن الحربين العالميتين والحرب الباردة والشيوعية، ويبقى الحديث عن الأثار وما ينجم عن ذلك من الحديث المدرسي أو الكتابة

<sup>4 -</sup> خطاة عالمان تطبقاً في محاضرة عن الروابا وموقفها من المقاومة والتورة في المستان بوج 22حوات 2006 الذي تم تحت رهاية وزارة الهاهلين، وستنشر ضمن أهمال الملطى عن مركز الدراسات التاريخية في الحركة الوطنية وتورة أول نوهم 54

والفهم سواء للظاهرة في ظروف العولمة الجديدة والنظام العالى الجديد وتتبع بقاء 'عقيدة الهيمنة' غير القوى الجديدة واستمرارها عبر أشكال من التلوق العلمي والتكنولوجي والإعلامي التي تختلف من الناهية التاريخية عن الاستعمار ولكن ما بقى مستمرا كايدبولوجية متجددة للهيمنة، في الكتابة البود المتعلقة بالإرهاب والعولمة والتغيير الجغرافي السياسي درجنا على أننا نعيش الر الحرب الباردة، والبعض يعرف اليوم العولمة وعنفها والرعب المضاد لها، هو العدام للتوازن الرعبي بين الشرق والغرب وبالتالي تصير العوامة شكلا جديدا من الهيمنة وهذا التحقيب عادة ما يخضع لتطور الجغر افية السياسية دون أن يلتقت إلى أن التحقيب السياسي والتاريخي الفاصل بين مرحلة وأخرى قد يمنعنا من تحليل الجانب القيمي والثقافي والرمزى الذي يستمر عبر تلوينات وصيغ جديدة تحتاج لمعاودة القراءة والفهم دون إخضاع ذلك بالضرورة للتحقيب المعتاد، وهي عملية منهجية تحليلية للخطاب بكل ما تعني كلمة خطاب البوم في حقولها الدلالية والنتوعية والرمزية في العلوم الإنسانية وحتى العلم في حد ذاته، فعثلا يمكننا هذا أن نستشهد بجزء من تحليلات جون بودريار للظاهرة الإسلامية في مواجهة الرعب العولمي من خلال حادثة سبتمبر التي هي سلاح جديد - قديم

السياسية والتاريخية المدرسية والجامعية، لكن معاودة التحليل

الجديدة التي ترى نفسها تنتصر للخير عن عدو جديد فكان في الاسلام. 5

سؤال لماذا الاستعمار ؟ ما هي أسبابه ومكوناته وأثاره؟ هو بحث في الحقيقة، ولكن السؤال اليوم ما هي حقيقة استمرار الاستعمار أي ما هي العوامل التي تجعل الهيمنة تتجدد والاحتلال يتجدد من خلال الوعى والزمن والجغرافيا واقصد هنا بالوعى أي استمرار الثقافة والقيم التي تجعل من الأتا الغربي ينظر لهويته وذاته على أنها التي لها الحق في النفاع عن حقوق الإنسان وحفظ السلام العالمي وايقاء التوازن وحفظ البيئة أما الزمن فهو هذا الذاكرة والنسيان والمحو ومن بريد المحو أو النسيان فهو يسعى للتحكم في الذاكرة والذاكرة زمن مساحة ليست محدودة جغرافيا وليست ترابا بل هي وطن آخر بالمعنى المعاصر، الذاكرة هي المثبكل للهوية هي الوطن الذي يعطى معنى للاستقلال والاحتفال ومعانى النصب التذكارية، صحيح أن هوية الفرد أو الجماعة يساهم في تشكلها الأخر ، الأخر هو الذي يحدثني عن ولادتي ولكن ليس من حقه أن يتدخل في النسيان والمحو أو كيف أشكل وجودي، الزمن أو الذاكرة هذا هي سكني كاللغة هي السكن عند هيدغر، سنحاول تلمس العناصر الباقية المتجددة التي تشكل ايديولوجية تاريخ الهيمنة سواء عبر البحر أو الأرض أو الهوية والذاكرة، والجز الركانت تحت هذه الهيمنة بمستوباتها الثلاثة.

تحاول تلمس العناصر الأربعة المشكلة لثقافة الهيمنة والسيطرة أو بلغة الإخوة الشيعة لثقافة الاستكبار. وهو الموت أو الاستشهاد جزء متناهى في الصغر ضد الأبراج

الرمزية للتطور والتقوق العسكري، إنه رعب في مواجهة

رعب، فالأمر بالنسبة له لا يتعلق بصدام الحضارات ولا بصدام

أديان، فالعولمة المنتصرة تخوض صراعا مع ذاتها، واختلال التوازن العالمي بعد الحرب العالمية بين القوى بحثت القوة

<sup>5</sup> ــ مون يوردبار، من لوموند 3 نومسر 2001

VALAN

#### ا - الحقيقة : أنا الحقيقة

لقد تم الربط بين الحقيقة والأنا الفردى في تاريخ الغرب منذ الإغريق بكون الحقيقة هي الذات، وكان الشعار التالي ملخصا لذلك "اعرف نفسك بنفسك"، صحيح أن التفكير حول الفرد والذات كان عاملا أساسيا في تبلور اينبولوجية التمركز حول الذات فالآما"، (الذات) لا معنى لها سوى انها المقابل، لـ الأخر " Autre تقابل تعارض وتضاد، أو أنها المطابق لنفسه المعبر عنه بـ identite "الهوية" أو "العينية"، أي كون الشيء هو هو: عين نفسه. وإنن فالغيرية في الفكر الأوربي مقولة اساسية مثلها مثل مقولة الهوية (أو العينية أو الذاتية). ومما له دلالة في هذا الصند أن كلمة anirite أي الغيرية ذات علاقة اشتقاقية ب altérot و تعنيان تغير الشيء وتحوله إلى الأسوا، (تعكر ، استحالة ، فساد) ، كما ترتبط بالاشتقاق بكلمة ahernance التي تقيد التعاقب والتداول، بعبارة أخرى: يمكن القول إن ما يؤسس مفهوم الغيرية في الفكر الأوربي ليس مطلق الاختلاف، كما هو الحال في الفكر العربي، بل الغيرية في الفكر الأوربي مقولة تؤسسها فكرة "الصلب" أو النفي، La odystion ، ف- "الأتا" لا يفهم إلا بوصفه سلبا، أو نفيا، لـ "الأخر".

وغني عن البيان القول إن لفظ "الأنا" في العربية المعاصرة إنما هو ترجمة لأداء معنى Le mône بالانجليزية هو ترجمة لأداء معنى Le mône بالانجليزية والألمانية، وكلمة موه لاتينية تدل على ما تدل عليه كلمة "ذات" في اللغة العربية حينما يقصد بها الشخص المتكلم، ومن هذه الكلمة الشقت مصطلحات أخرى مثل egoisme وهو ما نترجمه اليوم ب "التمركز حول الذات" وكذلك egoisme بمعنى "الانانية" في الاستعمال اللغوي العاد، أما في الاصطلاح القاسفي قالكلمة تدل على المذهب القلسفي الذي يعتبر وجود الكاتنات الأخرى،

غير "الأنا"، وجودا وهميا، أو موضوع شك على الأقل. ومن هنا المذاهب الفلسفية المثالية idealismes التي لا تعترف بأي وجود آخر غير تمثلات الأنا: فالعالم هو ما أتمثله وأتصوره وليس هناك وجود آخر.

نقرا في معجم لالاند الفلسفي في معنى الأنا MOI ما يلي:
"وعي فردي، بوصفه منشغلا بمصالحه ومنحازا لذاته"، وأيضا:
"الميل إلى ارجاع كل شيء إلى الذات". ويستشهد لالاند بعبارة للفيلسوف واللاهوتي العالم الفرنسي باسكال يقول فيها: "للأنا خاصيتان، فمن جهة هو في ذاته غير عادل من حيث إنه يجعل من نفسه مركزا لكل شيء، وهو من جهة لخرى مضايق للأخرين من حيث إنه يريد استعبادهم، ذلك لأن كل "أنا" هو عدو، ويريد أن يكون المسيطر على الكل".

مفهوم الآما" ميتى على السيطرة، سيطرة الذات على ما 
تتخذه موضوعا لها، سواء كان هذا الموضوع أشياء الطبيعة أو 
اناسا الحرين. وفي هذا المعنى كتب ماكس هوركهيمر يقول: من 
الصعب جدا أن يحدد المرء بدقة ما أرادت اللغات الأوربية في 
وقت من الأوقات أن تقوله وتعنيه من خلال لفظ ميه (الأنا)، أن 
هذا اللفظ يسبح في تداعيات غامضة قاحلة. فمن حيث أنه مبدا 
"الأنا" الذي يحاول جاهدا كسب المعركة ضد الطبيعة على 
العموم وضد الأخرين من الناس على الخصوص، كما ضد 
الدوافع السلوكية التي تحركه، بيدو (الد ميه) مرتبطا بوظائف 
السيطرة والحكم والتنظيم[...] ولم يتحرر مفهوم الأنا في أي 
وقت من حمولاته وشوائيه الأصلية الراجعة إلى نظام السيطرة 
الاجتماعية، وحتى الصياغات المثالية كنظرية الأنا عند ديكارت 
التطوي بالقعل، فيما يبدو، على معنى السيطرة، إن اعتر اضات 
نتطوي بالقعل، فيما يبدو، على معنى السيطرة الأنا عند ديكارت 
نتطوي بالقعل، فيما يبدو، على معنى السيطرة الأنا عند ديكارت 
نتطوي بالقعل، فيما يبدو، على معنى السيطرة الأنا عند ديكارت 
نتطوي بالقعل، فيما يبدو، على معنى السيطرة النابية كنظرية الأنا عند ديكارت 
المهما على المعلى المنابعة المنابع المناب

TO THE THE

جاساندي على التأملات ("اسم كتاب لديكارت) تضع موضع السخرية تصور روح صغير، ال وو، أو الآنا، يقوم من داخل قلعته المخبأة في أعماق الدماغ [...] بالتسيق بين ما تنقله الحواس ويصدر أوامره إلى مختلف لجزاء الجسم".

من خلال هذا التصور لـ "الأنا" كمبدأ للسيطرة يتحدد موقع "الأخر" ودلالته ووظيفته في الفكر الأوربي، أي بوصفه موضوعا للسيطرة أو عدوا، أو بوصفه قنطرة تتعرف الذات من خلاله على نفسها. يقول سارتر: "أنا في حاجة إلى توسط الأخر لأكون ما أنا عليه".."

ولذلك كنا كتبنا منذ سنة عن شيطان ديكارت بعد قانون 23 فيغري ولم يستسغ بعض الزملاء ذلك، وهي ليس استهاتة بغيلسوف العقلانية ولكنه تلمس للطيف الذي يعود من حين لآخر، طيف يؤمن به العقل الغربي ليس فقط كجزء من التدين المسيحي ولكن كمعرفة وايديولوجية ترى أن ما يشوش الحقيقة هو هذا الطيف الذي ضلل ديكارت في وصوله للمعرف ولذلك وجب الانتصار عليه من اجل الحقيقة والتقدم، العقل هنا مصاغ بلغة الأنا في مقابل الأخر الذي ينبغي أن يستبعد ويقيد مثل الشيطان

 6 - ارح إلى دراسة عند عابد الحاري ١٤/١ والأخو... أو مسألة الغوية"، محلة فكو ونقد، المغوب عند 2011 13 نوع 7

حتى لا يؤدي بالأنا الأوربي إلى الضلال والهلاك، إذن للحفاظ على الحقيقة والذاكرة والمستقبل يجب مقاومة هذا الطيف<sup>7</sup>.

هذا التراث المرتبط بنمط اقتصادي يرى في خيرات الأخرين تطورا للرأسمالية والليبرالية السياسية ربط الحقيقة بالمعتقد والتحيز لها، وبالتالي كان التبرير للجريمة والإبادة والانتهاكات الإنسانية واليوم يبرر كذلك بتلوينات جديدة وبلغة أخرى، وفي كلنا الحالتين تقديم حقيقة واحدة وذاكرة واحدة وذات واحدة، أما الأخر فهو الطيف والشيطان والتخلف والإرهاب.

2 - نهاية التاريخ : مهدوية جديدة

القول بنهاية التاريخ وأن الصراع حضاري مستمر وعلى القوي تحضير وتحديث الضعيف في مسائل حقوق الإنسان والديمقراطية والحرية ولو بالقوة والاحتلال، هي فلسفة تجد جنورها في القول بـ "العقل الكلي" عند هيجل وترجمه فعليا من حيث الدعوة للاستعمار توكفيل، أو اليوم من خلال اليمين الجنيد في الولايات المتحدة الأمريكية الذي يعتمد نصوص النهايات أي القول بانتصار الليبرالية.

وإن نصوص صدام الحضارات الذي يرى أن الصراع ميكون بين الغرب من جهة والتحالف الإملامي- الكونفيشيوسي، ويجعل من الجزائر قاعدة لضرب أوربا الجنوبية معناه أيقاء هذه الشعوب تحت الهيمنة الجنيدة - القديمة، إنها الأجزاء الأخرى من العالم الصغير التي تهدد أمن وسلامة الغرب وأمريكا، وهنا يكون التبشير بحقوق إنسانية تلغى خصوصية الآخرين وهوياتهم بمنطق العقل الكلي الذي هو تتويع للذاتية المركزية التي تحديثنا عنها أنفا.

<sup>7</sup> ــ اب نقد هذه الركزية على الذات بقوة في أربعينات القرن الماضي وكانت جملة بول ريكور بذيفة في عد دال " الكوجيم الحريح"

T WATEN

القول بنهاية التاريخ معناه تقديم مهدوية جديدة ترى الخير حسب رؤيتها فقط في إتباع النهج الليبرالي، وترى بطريقة تقليدية إلى أن الصراع هو بين الخير والشر، وهي رؤية ممزوجة بمسحية مؤولة في نصوص واستراجبين اليمين الجديد، وهي رؤية يوجه لها اليوم النقاد شديد حتى في الأوساط الفكرية الغربية"، فمثلا جون بودريال المشار اليه أنفا يرى أن الخير حينما براد تطبيقه بالقوة يصير شرا ولو كان الإسلام هو اليوم له السيطرة مثل الليبرالية الغربية لواجه مقاومة، وبالتالي فالصراع هو ضد العولمة الجديدة ، ضد استمرار ايديولوجية الهيمنة غير أن الحرب اليوم تختلف فالموت المتناهي في الصغر الاستشهاد هو فعل المقاومة الوحيد، وهو هنا صنع لمستقبل أخر في عالم الغيب، مستقبل يؤسس لمستقبل ووعد على الأرض، وهي مفاهيم تشحن النفوس والهمم في غياب العدالة والتوازن واحتلال أراضي الشعوب، ولو حاولنا فهم الإيديولوجية الصهيونية لوجنناها خلاصة الفكر الغربى في الاستيطان و الاستحواد والهيمنة رغم قيامها على ذاكرة الضحية فهو الشعب المقهور المعنب، ولكن هذه الذاكرة هي نفسها ذاكرة الجلاد.

وسنحاول مثلا أن نعرض للخلاف من داخل العقلية الغربية لمسالة الإجماع والتقازع بين الفرنسيين والألمانيين الذين يتحركون على أرضية واحدة من خلال مفكرين معروفين يورغن هابرماس الألماني وفرنسوا ليوتار اللذين لم يلغيا الاخر.

إن التقابل بين التتازع والإجماع تقابل تضاد، فهما لا يجتمعان معا وقد يرتقعان معا يحكم وجود حالات تواصل متوسطة كالجدال والتقاوض، ويتميز مبحث التواصل يوجود اخر

عكس مباحث التلقي والنقد وتحليل الخطاب، وتطرح نظرية التواصل البوم ما يسمى بالتداولية الكلية نقر بوجود دعاوى صلاحية قبلية تنظم صبيرورة الحوار سعيا وراء الإجماع، ويعتقد هابرماس بان دعاوى الصلاحية مثل الوضوح والجدية والمناسبة والصدق دعاوى كلية تتحقق في سائر المجتمعات على أنحاء متباينة.

هذه القاسفة تلغي السلوك الخاصع لمبدأ - الوسيلة الغاية بل السلوك التواصلي القائم على دعاوى قبلية لا تجعل احد طرفي الحوار وسيلة الوصول إلى أهدف شخصية. والانتصار والإقناع والحقيقة مستويات التمايز بين التتازع والمساجلات والعلم، يتخذ الانتصار على الأخر طابعا حربيا ويتخذ الإقناع طابعا بلاغيا، هناك من يحصر الإقناع البلاغة والبرهان العلم والبرهان الحجاجي .

لقد اعتبر هابرماس أن اللالدرية النظرية في اتجاه ما بعد الحداثة قد أفضت إلى لاأدرية سياسية مما سمح بحصول التقاء بينهما وبين الاتجاه المحافظ الجديد في التصور الاجتماعي، ويؤاخذ هابرماس الفرنسيين نزوعهم المكشوف نحو اللاعقلانية والفكر المحافظ.

أما ليوتار فيرى أن الخطابات التي تتكلم باسم المشروع عقل مفكري الأنوار والعقل المثالي لدى المثاليين والذات في الطبقة العمالية والكتابة المفهومية المنطقية لدى فريجة والكتابة العلمية الكلية لدى هوسرل، والبنية لدى البنيويين والنحاة

 <sup>9</sup> ــ ماهريد فرانك ، حدود التواصل : الإجماع والتنارع بين هارماس وليونار، از: هر العرب خكسيم بنان، دار إفريقها الشرق، الغرب ط 2002

<sup>8 -</sup> من الانطاعات لفكر النهابات والقروالة الحديدة لذكر ما كنه حالة فريدا وهاومان في كابهما الشهر "ملهوم 11 سنمر".

TANKAU .

التحويليين ومنظري نظرية الأنساق والخطاب الكلي الذي لا تمليه سلطة، كما تجسد ذلك في النظرية التداولية الفلسفية حول الإجماع وفق ساندريس بورس لدى هابرماس وكارل اوتو ابل يسعى ليوتار للتدليل على ان كل هذه الخطابات مهما ينت متعارضة فيما بينها من الزاوية الإيبيولوجية تشترك في اقتضاء ضمني: وهو الدفاع عن الكلية الكونية للصلاحية وعن الطموح الذي يساور هذه الدعوى، وهو طموح التحول إلى اداة متجانسة لقول المعقول الذي يصدق على سائر الخطابات المفردة ويصدق بالتعلي المثال المثال

يرى ليوتار التسليم بوجود مبدأ أول يستند إليه منهجنا: وهو أن التكلم من قبل المبارزة، بالمعنى الذي نعني به اللعب، وأن الافعال اللغوية تتمي إلى نظرية عامة في الحرب Agoninique générale يرى أن مشاريع علم الاجتماع التي تشتغل اعتمادا على نموذج الجهاز العضوي القادر على تنظيم ذاته يذاته تستهين بواقعة أساسية تتص على أن السلوك اللغوي الهانف إلى إملاء السلطة يدل امتلاك الحق دو طبيعة حربية، ومن هنا يتخذ الإجماع مسمات إرهابية ويعني ليوتار بالإرهاب الفعالية المترتبة عن اقصاء شريك لك خارج لعبة اللغة التي كنا الفعالية المترتبة عن مجرد التلويح بذلك.

إن فكرة كلية جديدة غير حربية من إرث عصر النهضة ومنها الماركسية التي ترى الصراع مؤقتا، ومن هذا يرى ليوتار أننا لما نعتبر ما بنية متجانسة في هيئة تسق أو هيئة كلية أو مجتمع بدون طبقات ينعدم الابتكار اللاعقل عنده متحرر من الكلي والألعاب اللغوية وفي النزاعات النقابية القوضوية، الكل حينما يرتبط بالمؤسسة يصير بيروقر اطبة وضد الإبداع.

إن التتازع يجمد حالة من حالات الصراع بين فريقين دون أن تفصى إلى حمم عادل الصراع، بحكم غياب قاعدة حكم تنطبق على صيرورة الحجاج أي الجدل، ويلاحظ هابرماس أن أطروحة كتاب "التتازع و "حقبة ما بعد الحداثة" لفرنسوا ليوتار هي القول بهشاشة الخطاب الأعلى القوقي المحيط بانساق التواصل، وهي أنساق لا ندركها إلا في تعديبتها، تعلن نهاية أسلوب تأويل العالم الذي اعتدنا على ربطه بعصر النهضة أو بالغرب أي ساعة نهاية التقلسف قد أزفت ويعتبر كانط وفتشتاين بالغرب أي ساعة نهاية التقلسف قد أزفت ويعتبر كانط وفتشتاين رائدا ما بعد الحداثة فكانط ركز على التنافر الحاصل بين القواعد المختلفة لاستعمال الجملة أي على وجود تنافر بين الخطاب الطلبي أو العقل العملي أي ركز على تعدد أشكال أجناس الخطاب المختلفة القول حول الصلة بين الشيء في ذاته وبين الحساسية وهما كانط وفيتشتاين شاهدا على الهيار الكلية المطلقة ليبنتز وراسل.

من هذا ندرك أن حتى الفكر الغربي حين يفكر في الأخر ليس كتواصل ولكن كبيمنة، وهي مشكلة معرفية وحضارية وسياسية، إنها تتعلق بالقيم، ألا يمكننا القول أن الغرب يعيش أزمة أخلاقية حقيقة فالنقاش اليوم حول الحقيقة والذاكرة يجعل من هذه المواضيع ذات طابع إيطيقي Ethique وأخلاقي، وبالتالي فاعتراف فرنسا بجرائمها وقول الحقيقة وعدم السطو على ذاكرة الأخرين هي مسألة تتعلق بالقيم والأخلاق، وهي بدء خياتة لذاكرتهم التي تتحدث عن العقلابية والموضوعية والحقيقة.

تقريض ذاكرة الاحتلال

لم تكتف الإيديولوجية الكولنيالية "الاستيطانية" بقرن والثين وثلاثين سنة من احتلال أرض بغير حق والاستحواذ على خيرات هذه البلدان ومسخ لغتها وتشويه ذاكرتها بل تسعى اليوم

) WATER

إلى تجميل هذا التاريخ المجروح والاعتراف بالأعمال الدموية التي قامت بها منظمة الجيش السرى ٥٨٥ أثناء مفاوضات الاستقلال وإعلانه سنة 62 تم ذلك بقانون الجمعية الوطنية الغرنسية 23 فيغري \ شباط 2005 الذي يمجد الاستيطان الغرنسي لشمال افريقيا ويبرر الجرائم المرتكبة والإبادات الجماعية التي كان أقصاها دموية أحداث 1945 وكان ختامها دمويا عام 62 بما قامت به 'المنظمة السرية' من اغتيالات وحرق طالت حتى بعض الفرنسيين الذين ساندوا الثورة والاستقلال، وهذا العمل يعيد علاقة الذاكرة بالتاريخ عند الفرنسيين على أساس قوة الغصب وتمجيد العنف واعتبار الأخر عدوا وهو ما يقف ضده بعض الشخصيات السياسية والثقافية الفرنسية منهم من عرف عنه منذ الثورة التحريرية مواقفهم الإنسانية المنسجمة مع انتماء تهم الفكرية والعقائدية منهم من سموا أنذاك بـ حملة الحقائب ماز ال بعضهم برزق ال، وهي رؤية مشبعة بقيم انوارية إنسانية تختلف عن الذين يرون الأخر عنوا أو إرهابيا مثل اليمينيين المتطرفين الذين وجنوا في هذا القانون متنفسا للكر اهية وتشريعا رسميا لذاكرة تقرأ التاريخ برؤيتها الذاتية، من الذين تحركوا سياسيا وإعلاميا في قرنسا ضد هذا القانون وإعادة الاعتبار للجرائم والإبادات التاريخية في شمال افريقيا موشال فوزال 'رئيس المجلس الجهوي لبروقانس دي الب وكوت دازير " ووزير العنل السابق الذي زار الجزائر مؤخرا وعبر مراوا على رفضه للقانون 23 فيفرى، وفي قيشور نائب الحزب الشيوعي بالبرثمان الغرنسي، وجمعية اصدقاء مولود فرعون

11 من الملاحقة الفرنسين الدين ساعدوا حبهة التجرير ووقفوا عبد الإحتلال وهو اليوم يطرح فصية التعذيب أو الإبادة الحمامية كمرح إن الذاكرة الفرنسية فرنسيس مونسون Prancis Jeanson

يغرنسا ورابطة حقوق الإنسان ومعهد شارل أندري جوليان، أما في الجزائر وباقي دول المغرب العربي فالردود باردة ومتأخرة جدا.

علاقة التاريخ بالذاكرة يحاول بعض الفرنسيين ومنهم الذي صادقوا على قانون 23 فيفرى، تقنينها وترسيمها وإنعاشها كُثر في المقررات المدرسية والكتابة التاريخية والصحفية، وهو السجام منطقى مع ذاكرة مدح العنف التي كان أبرزها مذكرات اساريس التى افتخر فيها بتعذيبه للجزائريين أثثاء الثورة لتحريرية، وتسجم كذلك مع ازدياد قتامة صورة العربي في وسائل الإعلام الغربي وتصويره عدوانيا أو إرهابيا وبالتالي هذاك مبرر لاحتلاله أو إعلان الحرب عليه ماضيا أو البوء وهو منطق المحافظين الجدد في واشتطن، لنتذكر هنا طلبات الاعتذار التي ينبغي على تركيا تقديمها تجاه من قتلت أباءهم قبل أن تطلب الدخول في الإتحاد الأوربي؟ ترى ماذا لو المانيا اليوم ترى في احتلالها لفرنسا وحربها ضد الفرنسيين فضيلة؟ ماذا يصنع الغرنسيون؟ لماذا السكوت عن الهجمات التي طالت كل من ينتقد خيال الهوليكوست؟ إن الاسر اليليين عقدوا "عقدة" الأوربيين تجاه ذاكرتهم وهم يشعرون بمرارة ما أضفاه الخيال الإسر اليلي على القتل التاريخي الذي طال البهود، ويكفرون عن ننوبهم باستمرار رغم التكفير بالأضحية الكبرى التاريخية في تسليم فلسطين لهم؟.

ان القانون الغرنسي المعجد للاستعمار فيه إهانة واضحة لشعوب تغازلها في قضايا عربية مواساة وإيقاء لخيط المصالح الاقتصادية والهيمنية، ولا تختلف عن المنطق الأمريكي الذي تعارضه فيما يخص العراق أنه من أجل الديمقراطية والحرية والأمن العالمي، أو المنطق الإسرائيلي الصهيوني الذي يجد شرعيته التاريخية للاغتصاب من خلال نصوص مقسة أنشأها

T WAYAN

خياله أو خيال من تعاطف معه، وبالتالي فما الفرق بين ذاكرة الضحية التي تحولت إلى جلاد تقوم على الخيال التاريخي وسلطة الماضي؟ وبين ذاكرة من يرى جرمه من أجل تقدم وتطور شمال إفريقيا؟ وذاكرة تصنعها العولمة الأمريكية ترى في احتلال الغير وابتزازه والاعتداء عليه من أجل قيم الديمقر الهية والحرية والعدالة؟ هلا تنخلت أمريكا في البرامج التعليمية التاريخية الغربية التي تمجد الاحتلال والغصب لشعوبها كما تتدخل في برامجنا التعليمية العربية وتراها تعلم التعصب والتطرف والإرهاب؟ ترى هل تستطيع السلطة في الجزائر ودول المغرب العربي الضغط على الفرنسيين في تغيير هذا القانون أم أن براغماتيتنا أكثر تطورا من براغماتية الفرنسيين؟ هم يحاولون فرض قراءة قديمة- جديدة للتاريخ رغم التنوع الحاصل في التاويل والقراءة للتاريخ والذاكرة عندهم، أما نحن فما هي القراءة التي علينا إعادة انتاجها؟ ما هي العلاقة التي نقيمها بين الذاكرة والتاريخ؟ كيف نفهم الترابط بين الاقتصاد والمصلحة والتاريخ والتشريع؟.

إن نقد الآخر تبدأ من هنا من فهم العقلية الغربية القديمة والجديدة وتحليل مرتكزاتها النظرية وفي نفس الوقت نقد أثانا داتنا بايراز الدقيقة وجعل الذاكرة ملكا للجميع ومن حقنا معاودة القراءة والتأويل، الحقيقة كفضيلة والعدالة كمؤمسات والحرية كمعنى للوجود والزمن تتداخل لتحيل على معان متضايفة ومتقاربة، وهويتنا في ذاكرة تعترف بذلك أو العكس وتكون ضد النميان والمحو اللهم إلا إذا كان النميان يعني العفو والتسامح ورسم الوعد والمستقبل، الاعتراف سواء من الاخرين أو منا هو بداية التاريخ للحقيقة وهو مقاومة من أجل العدل والعدالة والحرية، ومن هنا نفهم أن الفرنسيين والغرب عليهم أن يفهموا

أن وعيهم المتباهى به هو جريح، جريح بماض فيه الانتهاك والجريمة وقد يجرح أكثر بإخفاء الحقيقة وتمجيد الشر والظلم، وهنا نكون أمام أزمة في القيم والأخلاق، والمقاومة اليوم ومطالبة الأخر بالاعتراف هي مسألة أخلاقية - ضميرية بالدرجة الأولى وليس سياسية.

TO (AV)

من مركب الذنب إلى تبييض الجريمة

الدكتور محمد العربي ولد خليفة رئيس المجلس الأعلى للغة العربية - الجزائر - 1 (2)

في تاريخ الأمم والشعوب تحولات كبرى تتسارع فيها حركة التاريخ إلى الأمام، ويستمر تأثيرها لأجيال متعاقبة، وتكون فاصلة بين عهدين وتصبح بسبب نتائجها الحاسمة من الموجهات الأساسية لنظام الدولة والمجتمع.

لا تحدث تلك التحولات بالصدفة وللتو فالصدفة كما يقول بروديل (F.Brander) ليس لها ذاكرة ( Le hasard n'a pas de )، إنها محصلة الوعي الجماعي، واستخلاص دروس التجرية التاريخية والارتقاء بها إلى صورة تتظيم يحدد أهدافا ويبتكر منهجية لإنجازها عن طريق قيادة تتميز بالإرادة والمصداقية الشعبية.

قد يتبنى بعض المتاسة والمفكرين، من الأجيال اللاحقة تلك الأهداف والمنهجية، ويرون فيها مقابيس لتقييم الحاضر وإنجاز رهانات المستقبل، وقد يبتعدون عنها عندما تختلط عليهم المبادئ والأصول المؤسسة بالتفاصيل ويتغلب الحكم على الأشخاص قبل الأفعال وقد يتسرع أخرون فيخرجون تلك الاقعال من سباقها التاريخي أو يحاكمونها من خندق ايديولوجي فلا يرون من الحقيقة سوى ما يرضى النزوات والأهواء الذاتية.

مهما كان الرأي والموقف، فإنه ليس بالإمكان تجاهل التحوّل الحاسم، فهو يكتسب بمرور المثنين صفة المرجعية، ويرسم حدود ما يعنيه الانتماء والوطنيّة، وهذا شأن الثورة الجزائرية.

ليست المقولة السابقة مجرد وجهة نظر أو فرضية في حاجة إلى مرافعة حماسية، بل هي حقيقة تاريخية يثبتها ما كان قبلها من دمار وهو أن أثناء محنة الاحتلال الاستيطاني للجزائر

I WAYANI

وسجل اعترافات السفاحين من قائته العسكريين والسياسيين، ومنظري الإينيولوجية الكولونيالية من الفلاسفة والأدباء والعلماء والمسؤولين النافنين في مؤسسات الدولة والسجتمع الذين حرضوا على الإبادة وبرروا استنصال العرق "الأسفل" وتتمير هوية الجزائر الحضارية والحاقها ظلما وعنوانا "بالمتروبول"، لا نستفز مشاعر المعاصرين لنا وراء البحر ولا نتعجل المقارنات، إذا قلنا بأن النازية والفاشية ليست لكثر من صورة جرمائية للإينيولوجية والممارسة الكولونيائية الفرنسية في الحالة الجزائرية، مع فارق واحد وهو أن مجازر الهولوكست الغرنسي استمر قرنا وتلثا، وليس عقدا ونيفا هو عمر الحكم الهتلري.

يؤكد صحة وصف الثورة الجزائرية بالتحول الحاسم الواقع الجديد الذي نشأ عنها، فمهما كان موقع الأشخاص بالأمس واليوم وغدا على الخريطة السياسية، لجزائر ما بعد الاستقلال، في مؤسسات الدولة ومنظمات المجتمع، أو على أطرافها أو في موقع النقد والاعتراض على ما حدث من إجراءات وسياسات خلال العقود الأربعة الماضية، فإن هناك ما يقترب من الإجماع على أن جزائر ما بعد التحرير هي جزائرنا تحن، بما فيها من نجاحات ولخطاء، من اقتراب أو ابتعاد عن عقد الشرف والحرية نجاحات ونهيان الأول من نوفمير 1954، الذي يبقى إلى أمد طويل سفر التكوين لأجيال من الجزائريين.

نقول ما يقترب من الإجماع، لأن لا أحد يأسف على هزيمة الكولونيالية الفرنسية، سوى قلة من ذباب الخونة ضحايا الضعف والنفس الأمارة بالسوء، وبعضهم ممن أغواهم شيطان الخيانة يجهرون اليوم بالتوبة من الخطيئة الكبرى، بعد أن حاق بهم جزاء منامار، وقد وصفهم أحد أسياد الأمس قبل بضعة بهم جزاء منامار، وقد وصفهم أحد أسياد الأمس قبل بضعة

أسابيع بالفضلات البشرية، إن خطيئة تلك الأقلية لا يدفع ثمنها الأبناء والأحفاد فقد جاء في الذكر الحكيم: "ولا تزر وازرة وزر أخرى" "وكل نفس بما كسبت رهينة".

بعد 176 سنة من العدوان لم تشف قرنسا الكولونيالية من ذاكرتها النوستالجية وما يتصارع فيها من عقد تكشف عن وجهين متناقضين لفرنسا: يمثل أولهما فرنسا إعلان حقوق الإنسان ومبادئ الحرية والأخوة والمساواة، وهي تقتصر في معظم الأحيان على الخطاب والأدبيات النظرية، ويلغي تقيهما تلك المبادئ ويمارس نقيضها في الواقع، إذا تعلق الأمر بالشعوب الأخرى، فتصل إلى تمجيد الجريمة والافتخار بالإبادة العرقية وتجريم الضحية التي قاومت الظلم والعدوان.

تشكلت تلك العقد في الذهنية الفرنسية بعد فشل فرنسا في منافسة بريطانيا في الصراع من أجل الهيمنة على البلاد المستضعفة، فبينما وصلت مساحة الأراضي التي استولت عليها فرنسا إلى 13 مليون كلم سنة 1919 بلغت المناطق التي حكمتها بريطانيا إلى ما يزيد على 70 مليون كلم وفي القارات الخمس.

وينبغي أن نؤكد هنا، بأن الكولونيالية شر كلها لا خير فيها ولا غنيمة تُرتجى منها، لا فرق بين إيديولوجية الشر البريطانية والفرنسية فالأهداف واحدة وهي الااستعباد والنهب والإلحاق، سواء سُمي بالحكم غير المباشر (indirect rule) تحت التاج البريطاني الذي حكم شعوب شبه القارة الهندية التي يزيد عددها في العشرينيات من القرن الماضي عن 360 مليون نسمة بخمسة الاف من الجنود والموظفين الدائمين، وفي نفس الوقت مارست الإبادة العرقية على سكان شمال القارة الأمريكية من الينود الحمر والأبورجين في أستراليا ونيوزلندة باسم الحضارة

) VANAV

والتمدين، ولم يبق من تراث شعوب ذات حضار ات عريقة سوى عينات الفرجة في المتاحف.

فشلت الكولونيالية الفرنسية في المحافظة على وجودها في العالم الجديد وانسحبت كسيرة من لويزيانا والكيبك و لا يخطر على بال طبقتها السياسية أن تلعب بالنار بالقرب من العم سام وجبروته الرادعة، لقد أثار هتاف الجنرال العجوز ديغول يحياة الكيبك اللاميالاة وشيئا من السخرية، فقد كان ذلك النداء في نظر الكثيرين لقرب إلى عزاء النفس والبكاء على الاطلال.

إذا تعلق الأمر بالجزائر فإن التاريخ السياسي لقرنسا يتحول إلى توظيف للمعياسة في التاريخ، واللبش في الماضي والتباهي بأسوا ما فيه، بعناوين مستعارة تكذبها الحقيقة التاريخية فالاحتلال الاستيطائي للجزائر من 1830 إلى 1962 كان بكل المعاني أضعاف التسونامي، لم يبق ولم ينز شيئا، سعى لتعمير مقومات شعب مسالم كان في حالة نفاع عن النفس لأكثر من ثلاثة قرون، واستأصل في أقل من عقدين 1830، 1840 النخب الموطرة للمجتمع وتكالب على عقيدته واحتقر ثقافته وسعى لتفكيك هويته وإنكار ائتمائه وعمقه الحضاري العربي الإسلامي، واستخدم خصوصيات شعينا لزرع التمايز العرقي والكراهية والقتة.

دار برنامج عدوان فرنسا الحربي الاستيطاني على الجزائر (وهذا اسمه وليس حرب الجزائر) على ثلاثة مراحل متعاقبة وأحياتا مترامنة كالتالي:

ا- سياسة الأرض المحروقة والتقتيل الجماعي وشن عمليات الرازيا لتجويع وتشتيت من بقي على قيد الحياة من الأطفال والتميد لاستيطان الكولون،

وأغلبهم من الصعاليك والمساجين والمشاغبين الذين وصفهم اليكسي دو توكفيل بقائض السكان الذي ينبغي أن ينشئ مجاله الحيوي وراء البحر، واعتبر أن الجزائر هي الحل لافة الفقر، هذا كلام مؤلف الديمقراطية في امريكا توكفيل المعجب بتموذج اليائكي ونجاحه في عمليات الإبادة من أجل الاستيطان،

كما دافع الشاعر لامرتين في الجمعية الوطنية الفرنسية عن شرعية كل الوسائل التي تمكن للاحتلال والاستيطان وتحقق عظمة قرنسا الإمبر اطورية يقول لامرتين: الاحتلال هو وسيلتنا لخلق الثروة والمحافظة على بناتنا المياسي، أيها السادة مهما كانت الوسائل فإن الإستيلاء على مقاطعات وراء البحر في الامارة العثمانية وافريقيا ضرورة لقرنسا ولعدد سكانها المتزايد.

هذا هو الوجه الثاني للشاعر الرومنسي الذي كثيرا ما ينساه أدباؤنا في المشرق والمغرب، وهذا شأن العديد من قادة الفكر والسياسة في فرنسا الذين يستخدمون حقوق الإنسان ومبادئ الحرية والعدالة والمساواة مجرد ديباجة أو يقصرونها على الفضاء الأروبي وينتهكونها عن عمد وسبق إصرار في ممارستهم الاستبدادية طيلة القرون الخمسة الأخيرة وقد خصصنا لتلك المواقف والأراء المشيئة دراستين مرفوقتين بالنصوص الأصلية لخمسين من اساطين الكولونيائية المنبيين والعسكريين تشرتا سنة 1908 وسنة 2002.

2- نقتيل انتقامي تحت اسم التهدئة، بعد كل انتفاضة عارمة بمعدّل انتفاضة كل عشر سنوات من 1847 إلى نهاية الحرب الإمبريائية الأولى، يضلف إلى تلك الانتفاضات مقاومات متقرقة لأشخاص وجماعات يطلبون الثار لشرفهم الفردي والجماعي بسبب ما لحقهم من ظلم وإذلال، يسميهم المحتلون بعصاة الشرف (Bandits d'homeur)،

T VANAV

وهي ظاهرة لم تحظ بما تستعقه من عناية المختصين في العلوم الاجتماعية، وعلماء التاريخ بوجه خاص.

آتقتيل الوقائي لمنع الانتفاضات، وبهدف الردع وإرهاب السكان، ومحاصرة المؤطرين من النخب المنتفة والسياسية، قبل اغتيالهم أو تشريدهم ونقيهم إلى أقاصي الأرض ليكونوا عبرة، وهذا تطبيق مبكر لما يسمى اليوم الضربات الاستباقية في مصطلح الأحادية القطبية.

أوصلت هذه الدورة الثلاثية الإجرامية الجزائريين إلى حالة قصوى من البؤس والمسخبة من الصعب وصف حصيلتها الكارثية في سطور كما أن إحصاء الضحايا الأبرياء بالملايين، وليس بمنات الآلاف، لا يعنى التسجيل العددي قحسب، وكانهم قطعان من الأغنام، فهؤلاء النساء والرجال هم أولا بشر، وثانيا من الآباء والأجداد الذين قتلوا ظلما وعدواتا، وفي عقر دارهم لم يعبروا البحر إلى الضفة الأخرى شاهرين السلاح.

نعرف أن الظاهرة الكولونيائية وإينيولوجياتها العنصرية والمعادية للحضارة وتعاليم الأديان السماوية الثلاثة قديمة العهد، وتجد أساطيرها في قسم كبير من المذاهب وانتيارات الأروبية وفي أمتدادها الأمريكي جنوبا وشمالا، فهي تعود إلى النظام الهيليني ثلاثة قرون قبل الميلاد التي صنفت البشرية كلها إلى إغريقي يطلق عيه وصف إنسان، وغير إغريقي هو البربار، أي المتوحش في مستوى الحيوان غير الأليف، إما ترويضه أي الخضاعه عن طريق الاسترقاق أو قتله، وقد وجدت الكولونيائية الخضاعه عن طريق الاسترقاق أو قتله، وقد وجدت الكولونيائية وأنشأت ما يشبه المنظمة العالمية المتجارة OMO للتسلية بالحيوانات البشرية 2000 المسيرك واولت ديزني الحالي.

ان إصرار لوبيات في الحكم وفي المجتمع المدني الفرنسي على تمجيد أسوا ما في تاريخ فرنسا الكولونيالية، بدافع ذكريات نوستالجية عن الفردوس المفقود وتحويل مباحث التاريخ اليي مراسيم وقوانين ملزمة وإقامة النصب التذكارية للظلم والعدوان، ليس أكثر من مغالطات شجع عليها في رأينا غموض العلاقة مع فرنسا طيلة العقود الثلاثة التي أعقبت الاستقلال، ونجاح الاستقطاب لشريحة من النخب المفكرة والسياسية الجزائرية التي تتحدث عن غنيمة حرب وننسى أن جزائر ما قبل التحرير كانت لكر غناتم فرنسا وراء البحر وأن سجل الاحتلال الاستيطائي يقطر ما وأن ذاكرة الأجيال الثلاثة التي أعقبت ثورة 1954 ما زالت نتزف، هل نجحت الكولونيالية في تخصيب بنورها المسومة باثر رجعي في ترية المقاومة والثورة الجزائرية؟.

أي من الطرفين كان غنيمة للأخر؟

الجواب بنيهي إنهم الجزائريون النين ساهموا في تحرير فرنسا من الغزو مرتين وقتل عشرات الألاف منهم بلا قضية تستدق التضحية في صراع ليسوا طرفا فيه، وشاركوا في إعادة بناء فرنسا بابخس الأثمان وفي أقسى الظروف ونشروا لغتها على نفقتهم بعد التحرير، وقد حرمهم الاحتلال الاستيطائي من المواطنة في بلدهم ونشر الجهل والأمية باللغتين بين أغلبيتهم الساحقة حيث اعتبرت جالبتهم العنصرية الطاعية تعليم الفرنسية خطرا عليها.

كيف نفتر تعلق شرائح من المجتمع بفرنسا جنسية ولسانا بنيلا؟ وكيف يدافع البعض من نخبنا وقسم من إعلامنا عن مصالح فرنسا في الجزائر وليس عن مصالح الجزائر هناك أين الخلل؟ هل هو في الرعاة لم في الرعاة لم في الرعية؟ لم فيهما معا؟ كيف تحوالت لغة فرنسا وأدبياتها الإنسانية من اداة للنضال من الفترة بين الحربين حتى أنتصار الثورة؟ كيف تحوالت اليوم إلى هوية بديلة وعلامة على الحداثة والتقتمية في بازار مضحك مبكي، يحمل اسم حرية التعبير والتقتم

WAY(AV

والديمقراطية، ماذا تعنى ظاهرة اللهوء القاقي لبعض الباحثين عن الشهرة عن طريق تحقير بالدهم وتسول الشهرة في دور النشر الموجّهة من فوق الإغراء أولئك الباحثين عن العالمية وما يُستى روائع الغرائكوفونية لدى مفكري و أنباء المستعرون السابقة Bectoff

تبين من إحساء للباحث الفرنسي غي بيرفيل (Guy perville 1984) أن نسبة التمدرس في الجزائر سنة 1880 لم تصل إلى 16 1% وأن الحاصلين على رصيد متوسط من الكلمات والجمل باللغة القرنسية سنة 1948 لا يزيد على 1/8 من المنخرطين في التعليم الفرنسي المنحصر بدرجة 999 % في المستوى الإبتدائي.

لذلك التهاون والتغريط في معاناتنا المأساوية أسباب أخرى أكثر تعقيدا يرجع بعضها إلى نصوص اتفاقية إيفيان وحالة الدمار والخراب الذي خلقه الاحتلال وسياسة التعجير المبنية أساسا على ترسيخ التبعية المطلقة للإبقاء على الإلحاق بغرنسا بطريقة أخرى.

من الشواهد على ذلك أنه باستثناء بعض التعليقات الصحفية والتصريحات العابرة لبعض المسؤولين في الجزائر لم يثر تمجيد الجريمة والإبادة التي نشرها قادة عسكريون وسياسيون حتى نهاية التسعينيات ردود فعل تتناسب مع ما ورد في الاعترافات المنشورة من السفاح بيجو والجنر الات والحكام العامين الذين سفكوا دماء الجزائريين إلى أوزاريس وبابون الذي حوكم بتهمة اضطهاد اليهود وليس قتل الجزائريين ورميهم في نير السين حتى تصدى الرئيس بوتفليقة للرد الواضع والقوي على الاستغفال واستضعاف بلادنا والتهاك مقدماتها وكرامة شهدانها.

من مفارقات نظام القوة والااستبداد العالمي أن تتجد حكومات ومخابرات القوى العظمى وتبحث عن عجوز قارب الثمانين من العمر وهو إبخمان المتهم بالمشاركة في محرقة اليهود، وتجلبه إلى إسرائيل بعد أكثر من ثلاثة عقود من نهاية الحرب الإمبريالية الثانية، وتتفذ فيه حكم الإعدام وتحرمه من القبر وتحزق جنته وترمي رمادها في البحر تحت تصفيق وتهليل الغرب، ويعاقب أي مفكر أو سياسي يشكك أو يقلل من الهولوكست فالصنهيونية وإسرائيل ظاهرة كولونيالية استيطانية وهي البنت المنالة للإمبريائية العالمية ووكيلتها في منطقة فقد معظم قادتها الإرادة وهم يتسابقون طواعية للسماح لهم بالطواف حول بيت ظاهره أبيض وداخله الشر والإفساد.

خلات فرنسا الكولونيالية أسماء السفاحين من قادة عسكريين ودعاة الإبادة من مروجي إيديولوجية طبق الأصل من وليدتها المازية، وأطلقتها بلا استحياه وفي اعتراز بالإثم على شوارع ومدن جزائرية وفي ارض يرقد على أديمها ضحايا المذابح الجماعية والمحارق، بلا حماب ولا عقاب، كيف نفسر الغفلة والإستغفال الذي استمر عدة عقود؟ وما هو تعريف الجريمة ضد الإنسانية؟ وماذا تعنى العدالة في نظام القوة والطغيان المسمى بالنظام الدولي الجديد؟ إنه حق الأقوى وعدالته المزيقة التي عرفها الرومان قبل اعتناق المسيحية ويعدها باسم حق المنتصر (Vac victs).

لقادة فرنسا من كل الوان الطيف السياسي أن يقرروا تقديم تاريخ بلادهم السياسي والعسكري والتقافي بما يرضي صورتهم عن بلادهم، وللنوستالجبين والشوفينيين أن يختاروا المساحيق التي تخفي الحقائق وتحرف الوقائع، ولكن لضحايا الظلم والعدوان أن يرفضوا تبييض الجريمة.

كما ترفض الحكومات والمؤسسات التولية تبييض اموال الفساد وتجارة المخترات ومسروقات المتلحف والبنوك، فإن من حقنا نحن أن نرفض الأكانيب التي ثبيض في كتابات مشبوهة تدعى التعلمن والموضوعية، وتساوي بين الجاني والضحية وتسعى لااكتساب المصداقية والشرعية في تصويت ميكانيكي باسم أغلبية تطبق سياسات أقصى اليمين في سباق الإنتخابات، وتضحك على الذقون بالتهجم على اطروحاته.

من الإنصاف أن لا تعتم الوجه القبيح لفرنسا على كلّ فرنسا، فبعد صدور أكنوبة 23 فبراير من السنة الماضية، والإعداد لنصب تذكاري للأقدام السوداء ولمجرمي المنظمة السرية من أمراء الحرب الذين سفكوا دماء الأبرياء ودمروا ما استطاعوا من تراثنا المادي والمعنوي في بضعة شهور وتمردوا على نظامهم بعد فشله في خديعة "سلم الأبطال" وأطلقوا بذلك على انفسهم رصاصة الرحمة.

بعد كل تلك المسرحية الهزاية الماساوية تصدى بعض المناسة والمفكرين الأحرار من الغرنسيين للتنديد باسطورة مساهمات فرنسا المتعندة في المجالات العلمية والثقلية والإدارية والثقافية واللغوية، والعرفان بالعمل الإيجابي في الأراضي المحتلة سابقا مثل الجزائر وتونس والمغرب والأراضي التي كانت موضوعة تحت السيادة الفرنسية وتلزم بتلقينه في المناهج المدرسية.

بعد حوالي شهر واحد من تركيب تلك الاكذوبة وتسويقها مثل البضائع المزورة Contre façon رد عليها قسم من البسار الفرنسي وعدد كبير من الأسائذة المتخصصين في التاريخ والعثماء، أحصى منهم الأسئاذ كلود ليوزو ما يزيد على 300 الذين حكموا على ما سمى بالقانون بالله ليس تاريخا بل هو ضد

واعتبرته الباحثة ساندرين لومير (S.lemnire) تعميقا للكسر بين الضفتين في مقال نشر في يناير من هذا العام بينما كان السيد وزير الخارجية الفرنسي الحالي يحزم حقيبته للتوجه للجزائر لتحريك مشروع الصداقة بين البلدين وهو احد الراعين المتحسين لتمجيد التمدين على طريقة جنكيزخان وهولاكو وهتلر.

وتحت عنوان حرب بلا شرف صدرت في بداية هذه المنّة دراسة لقلوراتس بوجيه (F.Besuge) قريبة في منهجها ومضامينها من التحقيق- المرافعة الذي نشره صديق الثورة الكبير هنري علاق (Halley) بعنوان "المسألة"، وأندري مأندوز (A.mandouze) الأب اليموعي الشجاع المتوفى في أوائل الشهر الماضى الذي تبتى مع سارتر قضية النضال التحرري الجز الري مع قائمة طويلة من الساسة والمفكرين تمثل الوجه الشريف لقرنسا، وليس الوجه المنافق الذي يُمثله البير كامو بكلماته المطاطية ومواقفه المخزية التي تتناقض تماما مع مذهبه الفلمنفي (الوجودية) القائم على الحرية والإختيار المتجدد، فهو ينحاز السي امته- يعلى فرنسا- على حساب الحق والعدالة ( Je presere ma mère à la justice) و هو الكاتب الذي ينسب خطأ للجز اثر، وتخصص له بتلك الصفة جلسات مكتبية لدراسة أثاره الأدبية التي تدور احداثها في الجزائر في غياب تام الأهل البلد، فالجز الربون عند كامو هم فقط المستوطنون من الأقدام السوداء وما سواهم 'ديكور' لا يستحق الذكر.

إننا تلاحظ أن القانون المزعوم المشار إليه أنفا يتحدّث أيضا عن الشقيقتين تونس والمغرب اللتين وضعتا تحت "الحماية"

(VA) (AV)

وهي كلمة ملغومة لأن دولة الاحتلال لم تحم أحدا سوى مصالحها وعملانها أثناء خدماتهم الخيانية ومارست على ما سواهم النهب والتسلط والسخرة.

لقد وجدت الثورة الدعم والتاييد من أشقائنا العرب والمسلمين، بوجه عام وتونس والمغرب وليبيا بوجه خاص، فانتصرت بهم وانتصروا بها ولكن لم نسمع من البلدين الشقيقين أصواتا قوية ترد على العبث بالتاريخ والإساءة إلى التضحيات البطولية للشعوب المغاربية.

إذا كان من حق تلك الأوساط النوستالجية أن تتحايل على الوقائع التاريخية وتحاول المضاربة بها في يورصة السياسات المحلية فماذا يمنع العلماء المختصين في بلادنا من البحث في تاريخ فرنسا خلال القرنين الماضيين، وتعميق ما قام به السلف الصالح في التلثين الأولين من القرن الماضي من طراز مبارك الميلي والشريف ساحلي ومصطفى الأشرف وتوفيق المدني وغيرهم ممن أسسوا مع حزب الشعب وجمعية العلماء المسلمين الحركة الوطنية التقافية.

ققد لا حظ ادوارد سعيد الأستاذ في جامعة كولومبيا الأمريكية، في وثبقة هامة نشرت قبل وفاته سنة 2003، أن أغلب أصحاب القرار في العالم العربي لا يعرفون شيئا ينكر عن انظمة الحكم ومراكز التأثير في البلدان الأوروبية والولايات المتحدة ولأمر -ما- تخلو الجامعة الأمريكية في القاهرة وبيروت من ذلك النوع من الدراسات فالهدف من تلك المؤسسات هو توفير معرفة بالمنطقة وليس تقديم معرفة بأمريكا المنطقة .

فيما يخص الجزائر التي ستجتفي بعد يومين بعيد النصر والحرية تاج ثورة التحرير، وأعظم هدية لشباب الجزائر وتستعد

لإحياء الذكرى الخمسين لذلك اليوم الأغر، بعد أقل من ست سنوات أي في 2012 فإن شعبها لا يحقد على فرنسبي اليوم، ولكنه لا ينسى الدمار والهوان الذي حاق بوطنه وباجيال من اجداده.

نستشهد على تسامح الجزائريين بمثالين أولهما: قلما يُذكر، ألا وهو عدم الانتقام من الفرنسيين الذين قبلوا البقاء في الجزائر، فلم يحدث أي اعتداء على فرنسي واحد من 1962 حتى سنوات البلاء الذي نُبَر بليل لائبات أطروحة لازمت الإيديولوجية الكولونيالية طيلة ليل الظلم والظلام، وهي أن الجزائري عنيف ومتعصب وذا طباع متوحشة لا تقبل التحضر والمدنية، وأن حرب التحرير كانت مجرد تصغية حسابات بين العشائر والقيادات.

وثانيهما أقرب عهدا ويتعلق بالاستقبال الرسمي والشعبي الذي خص به الرئيس جلك شيراك، وهو دليل على أن الجز الربين لا يضمرون الحقد لأي جنس أو عرق أو دين ويُميزون بوضوح بين الضيف الذي يعرض الصداقة، وبين من يعبر البحر شاهرا سيقه، فمن تقاليدهم أن يردوا التحية بأحسن منها.

الحقيقة واحدة وليست نسبية، إذا قاست على مبادئ الحق والعدل والحرية وهي في كل الحالات في صف الشعب الجزائري وتحمل ختم رجال ونساء من السابقين الأولين، وكل الذين حملوا لواء الجهاد بعد يوم القديسين الجزائريين Le Tousuints الأول من نوفمبر 54 الذي قدمنا بعض معانيه وأبعاده في بداية هذه السطور.

1 1/2/20

- ولد خليفة (م.ع): المحتة الكبرى، المطبوعات المدرسية (ONPS) الجزائر 1999.

- ولد خليفة (م.ع): الاحتلال الاستوطائي للجزائر، ثالة الجزائر 2005.

- ولد خليفة (م. ع): الجزائر المفكرة والتاريخية، دار الأمة الجزائر 1998

 ولد خليفة (م.ع): الجزائر في مخبر الإيديولوجية الكولونيائية ط1 ثالة الجزائر ، ط2 مزيدة ثالة 2006.

## احسالات

Ageron (Ch.R): Les Algériens musulmans et la France T.1 Puf 1967.

Ageron (Ch.R): L'echec d'une nouvelle France N.ob.Dossier N°9,1992.

Beaugé (F): Algérie une guerre sans gloire, C. lévy Paris 2005.

Bonet (V): Les massacres coloniaux 1944-1950 Découverte, Paris 1994.

Branche (R): La guerre d'Algérie, une histoire opaisée paris 2005.

Braudel.F: Grammaire des civilisation, Flammarion, Paris 1987.

Blanchard (S.D): le paris arabe, découverte Paris 2003.

Blanchard (P)S/D: la France coloniale, découverte Paris 2003.

Grandmaison (O.le Gur): Coloniser éxterminer, sur la guerre et l'état colonial. Favard 2005

Harbi (M) Stora: La guerre d'Algérie 1954-1962 la fin de l'amnésie, R.Lafont, Paris 2004.

Kharchi (DJ): Colonisation et politique d'assimilation en algérie (1830-1962) casbah éd 2004.

Lachraf (M): Le patriotisme rural en Algérie, esprit Mara 1951.

Lemaire (S): Une loi qui vient de loin , Monde diplo Janvier 2006.

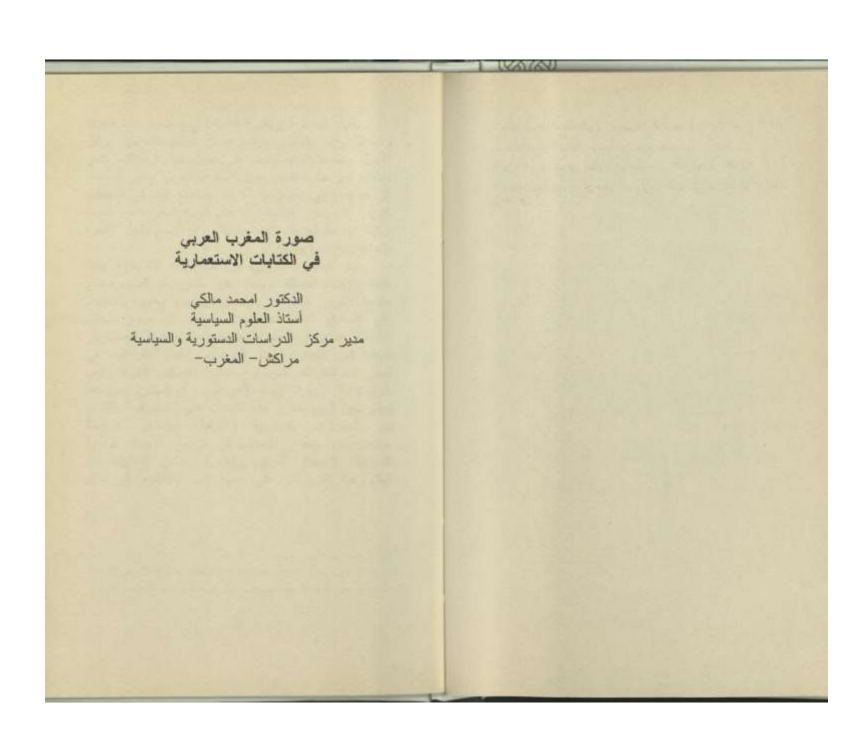
Linuzu (C): Une loi contre l'histoire, Monde diplo Avril 2005,

Perville (Gu): Les étudiants Algériena de l'université française (1880-1962) CNRS, Paris 1984.

Ramonet (Ig): Le Maghreb colonial, Rev, manière de voir AV-Mai 2006.

Shaller (W): esquisse de l'état d'Alger éd.Bouchene 2001.

Vatin (J.C) et lucas: L'Algérie des anthropolgues ed.Maspero, Paris 1982.



VAIAV

يتميز البحث التاريخي - الاجتماعي بحضور الأنا القارئة والمحللة. وقلما يتخلص موضوع من موضوعاته من مزائق التأويل وضغط الايديولوجيا، ففي أصل هذا الاختلاف يكمن التناظر الذي ساد الكتابات حول "لمغرب العربي" وأطر أبعادها، إلى حد يدفع إلى الجزم بأن "لا أحد يستطيع اليوم في المستقبل القريب أن يحرر دراسات ما قبل تاريخ المغرب من قبضة أساتذة "جامعة الجزائر الاستعمارية"، وأن تضع مقابل النظرة الاستعمارية نظرة وطنية"!

يبدو المغرب العربي، من حيث إرثه التاريخي، حقلا مثخنا بالأحكام المسبقة، ومجالا غير متحرر من الصورة التي حددها الأخرون عنه، تارة بالاستناد إلى "العلم". فقد صور بمجمل على "المخيال" المقدم تحت رداء "العلم". فقد صور بمجمل الكتابات التاريخية الأجنبية كفضاء مفتوح أمام الحضارات الواقدة (من الفينيقيين وحتى العرب)، والخطر نظر إليه، في سياق هذه التيارات، كموضوع "خانع"، مستجيب لقدره، وليس طرفا فاعلا ومؤثرا، يقاوم الأخر دون أن يستكين لجروحه، وحتى حين أرغم منظرو هذه الكتابات على "الاعتراف" بالتلاقع بين الحضارتين المغربية والفيقية، وبإخفاق "الرومنة بين الحضارتين المغربية والفيقية، وبإخفاق "الرومنة المغربية، (انصهار العرب والبربر) وتمكين المغارية من المشروعية التي كانوا في حاجة إليها (الانتماء إلى حقل المشروعية التي كانوا في حاجة إليها (الانتماء إلى حقل

أ- هـ الله العروي: عمل تاريخ الغرب والدار البيضاء: المركز التقال العربي، 1984)، هي 29.

<sup>2-</sup> عضلف حقوظا المرقية: التاريخ، السوسولوجا، الأثر الولوجا، علم السيامة وأدب الرحلات،

ايديولوجي وثقافي واحد). لم يترددوا في التقليل من تاريخية هذه المنعطفات، والتشكيك في عمقها وحظوظ استمراريتها<sup>3</sup>.

صحيح أن مجهودات علمية وفكرية مهمة بذلت للرد على "الأسطوغرافيا" الاستعمارية، من أجل إعادة الاعتبار للتاريخ الوطني، وتخليصه من الأحكام التي طبعت هويته، ومست مكونات شخصية ".. وصحيح كذلك أن هذا النمط من التأليف استنفذ وظيفته مع نتراجع الاستعمار المباشر وإخفاق مشروعه العام... بيد أن القيمة المنهجية للكتابات الاستعمارية لازالت مستمرة، من حيث كونها تكثف وعيا معينا في نظرة "الأخر ل "الأنا".. وهو وعى لم يتمكن من رسم مسافة إزاء تراكمات القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين، على الرغم من التطورات النوعية الحاصلة في مدركات الناس ووعيهم، وتقدم معارفهم. لذلك، يبقى التفكير في الأسس التي حكمت كتابات "السوسيولوجيا الاستعمارية (١) وحددت ابعادها، وشكلت منطلقات إستر اتبجيتها (١١)، موضوعا مركزيا في مقاربة عناصر منهجية البحث التاريخي الاجتماعي الغربي حول المغرب العربي ومكونات إرثه التاريخي.. ونميل إلى القول أن البحث العلمي الغربي في العلوم الإنسانية والاجتماعية، رغم التقدم الحاصل في وعي المشتغلين في حقله - قياسا لما ساد خلال النصف الأخير من القرن التاسع عشر، والتصف الأول من القرن العشرين- لازال يشكو من عسر التحرر من المركزية الأوربية التي أطرت رؤيته للأخر، وحدود فاعليته الحضارية، وأن الأسئلة التي طرحت عليه إبان شيوع الظاهرة الاستعمارية.

وجهد من أجل صياغة أجوبة عنها، قد طرحت عليه مجددا، بقارق جوهري، يكمن في أن الأمر لا يتعلق هذه المرة، بالتنظير لمشروع الاستعمار، بل يخص ديناميكية بناء الدولة الوطنية، والإشكاليات الكبرى المرتبطة بها، فمن هذه الزاوية بالذات، يعدو التفكير في منطلقات وأبعاد "السيولوجيا الاستعمارية" معبرا مهما ومطلوبا، لفهم حدود الاستعمار والقطيعة في منهجية البحث العلمي الغربي الراهن حول المغرب العربي.

تحيل القراءة المتمعنة والعميقة لمتون كتابات السبيولوجيا الاستعمارية على عدة عناصر كفيلة بفهم فلسفة المشروع الذي طال الجزائر أولا (1830)، قبل أن يمت، بالتتريح، ليشمل تونس (1881)، والمغرب الأقصى (1912)، فالاستعمار من حيث كونه استجابة طبيعية لتطور النظام الراسمالي، وأحد الحلول التاريخية لضرورة استمراره، لم يكن في حل من أن يوفر لذاته "طبقة من العلماء" وظيفتها التفكير في الاسس التي تجعل مشروعه مستساغا ومقبولا. فكانت تلك "الترسانة" من الكتابات، في العديد من حقول وأصناف المعرفة، التي غطت حقبة زمنية واسعة، امتدت من منتصف القرن التاسع عشر، وإلى غاية أربعينيات القرن العشرين.

فالاستعمار من حيث كونه قوة مبادرة، وحركة تروم الهجوم والإجهاز على الأخر على الذات المستعمرة - كان حريا ببناته، وصانعي فلسفته، أن يحددوا نقط القوة في مشروعهم، فكانت الهوية، بكل ما يرمز إليها، والشخصية المغربية بكل مقوماتها، حقل تنظير السسبولوجيا الاستعمارية، ومجال إنتاجها، وفي هذا الصدد، استهدفت أمرين مركزيين: التشكيك في أصل المغاربة (أولا)، ونفي فاعليتهم الحضارية (الهيا)، والجانبان معا يعكسان طبيعة المنهجية التي اعتمدها

قائر بالأمام في كابات كل من ارنست فليكس غونيه، سنيفان غربل، غوبال كانسس، ارنست مرسيه، حدود كاركوبنو، روبو مونطان.

<sup>4-</sup> عكر في كتابات كل من عبد الله إوافيم، هند الله العروي، عبد شريف السهل.

TANKAU.

في مجملها أسنلة تخضع من حيث أجويتها لـ "اعتبارات علمية ولهموم سياسية...?

أحول جغرافية وطقس شمال إفريقيا

في محاولته دراسة المغرب القديم"، افتتح 'جيروم كاركوبينو مؤلفه بالكتابة عن الجغر افية من حيث الحدود، مبينا كيف أن المغرب شهد تغيرات في خصائصه الفيزيقية، معتمدا على رحلة "حنون" باعتبار ها من أقدم المصادر التاريخية عن المغرب". وضمن المنظور نفسه مهد "ستيفان غزيل": لعمله الضخم الذي عنونه 'التاريخ القديم لشمال إفريقيا" بفصل حول المناطق الطبيعية"، مؤكدا أن الجهة التي نقترح دراسة تاريخها القديم وحتى الفتح العربي، تمتد شمالا من جبل طارق وأقصى الشمال الشرقى لتونس وجنوبا بين الأطلس الصغير وخليج قابس 111، محللا المكونات الطبوغرافية من جبال وأنهار وتضاريس، لمختلف بلدان المغرب العربي 11، مختتما فصله باستنتاج شدد فيه على مدى افتقاد الشمال الافريقي طابع التجانس في جغر افيته، ومقارنا: "إذا كانت المناطق التي منها تتكون فرنسا مختلفة ومتبايئة جداء فمع ذلك تتمحور حول قطب مركزى . . أن فرنسا بلد "التجانس والتو ازن"، وهو ما لا نجده في بلاد البربر... اليضيف الم تتوفر أبدا لشمال افريقيا خلال العهد القديم وحدة سياسية و ادارية كاملة، على غر ار و ادى النيل، البحث العلمي الغربي، ونوعية الأبعاد التي سعى إلى تحقيقها لحظة تفكيره في المغرب العربي وهو على عنبة ولوج دائرة الاستعمار،

أولا: التشكيك في الأصل

في مؤلفه امجمل تاريخ المغرب"، طرح عبد الله العروي سؤالا مركزيا قوامه: هل يجوز أن نؤرخ للمغرب كوحدة!! مضيفا: "يسأل البعض: أي بقعة أرضية تعنون؟ إذا قلنا: شمال إفريقيا اعترض علينا الجغر افيون، لأننا ندخل فيها مصر، إذا قلنا غرب شمال افريقيا كنا أقرب إلى الواقع، لكن الوصف يعبر عن دالة سياسية معاصرة، إذا قلنا أرض البربر ، استعملنا عبارة كانت رائجة في أوربا في بداية العصر الحديث، ثم نبذت أما تحمل من خلفيات سياسية وربما عرقية... ٥٠. إنذا نعتقد بإمكانية النظر إلى تاريخ المغرب العربي، كتراث مشترك، كفيل بإسعافنا في تحديد خطوط التطور في مسيرة شعوبه ومجتمعاته، وإن كنا واعين صعوبات البحث في هذا الموضوع، واستمراره حقلا للكتابات الأجنبية، تقسير ا وتأويلا. ذلك، أن المؤرخين التابعين للبرنامج الاستعماري حرصوا، بعد بالوت وكاميس، على تلازم معلومتين: التشكيك في الأصل ونفي الفاعلية الحضارية. فالشمال الإفريقي منطقة ضائعة الهوية، فاقدة القدرة على الاستقلالية ، الأمر الذي جعل كتاباتهم محكومة بتساؤ لات مركزية تمحورت حول طقس شمال افريقيا (أ)، وأصل البرير ولغتهد (ب).. وهي

<sup>7-</sup> الظر : العروي، المرجع نفسه، ص 37-38.

<sup>8-</sup> Carcoppino (J), Le Maroc antique, ed. Gallimard, Paris, 1948.

<sup>10 -</sup> Gsell (st), Histoire ancienne de l'Afrique du Nord, vol. L otto Zerlac Osnatrück, 1972, P. I.

<sup>11-</sup> من أحل الاطلاع أكثر، الطر: للصدر عسم، من 1-25.

<sup>12-</sup> العدر شده م 25.

<sup>5-</sup> عدالة العروي: الرحم نفسه عن 29-30.

<sup>6-</sup> قارن: سلمان إسماعيل "الجذور التاريخية لمغرب موجد"، شوون عربية، العدد 30 (عثت 1983)، ص 9 وما بعد،

LYALAN.

و سهل حضر موت... فبنية البلاد حافظت لمختلف السكان على تباين العادات والمصالح، فالحضارة والبربرية تعايشتا جنبا إلى جنب واحدة في السهول والهضاب الغنية، والأخرى في المناطق المقفرة والفقيرة، في السهول والكتل الجبلية، التي تهيمن وتعزل الأرياف الغنية. وحتى حين فرضت التعارض (التباين) إمكانية تكون أمة بربرية، سيدة مصيرها.. وحتى حين فرضت الحملة الخارجية أو الاجنبية وحدة مظهرية على شمال إفريقيا، عجزت عن صهر عناصرها المتنافرة في انسجام دائم ومستمر ...ق.

لقد انتهج "شارل أندريه جوليان"، وهو من القلائل الذين كانت لهم الشجاعة لتفهم قضايا المغرب، أقاما بقارب النهج نفسه في موضوع الكتابة عن طقس المغرب العربي، وحول مدى عمق التغيرات التي تعرض لها على امتداد التاريخ القديم، فقد استنج يقول: "ويبدو أن المظهر الجغرافي للبلاد لم يتغير تغيرا محسوسا منذ أن دخلت بلاد البربر في التاريخ، أي منذ أو اخر الألف الثانية قبل المسيح تقريبا، وقد استمر بطبيعة الحال التأثير اليومي للانجراف والترسب معا، في سرعة غير مشعور بها، ولكنه لم يتغير إلا القليل من مظهر الأرض هنا وهناك، كما وقع في مصب السبو ومصب نهر مجردة، أما الحجج التي تزعم في مصب السبو ومصب نهر مجردة، أما الحجج التي تزعم في مصب السبو ومصب نهر مجردة، أما الحجج التي تزعم في المحرد التاريخ فقد أقيم

الدليل على أنها مجرد خيالات. وفي الواقع لم يتغير المناخ هو أيضا وربما كان أكثر رطوية مما هو عليه اليوم بسبب تضاؤل النبات تقوم ربما، وفي الواقع لم تقم حجة جديدة ضد نتائج بحوث ستيفان غزيل المؤيدة لاستقرار مناخ إفريقيا الشمالية منذ محوث ستيفان غزيل المؤيدة لاستقرار مناخ إفريقيا الشمالية منذ

إن حضور مثل هذا التساؤل في مجمل الكتابات الأجنبية التي تناولت تاريخ المغرب العربي، كان يعكس هما سياسيا يصعب إدراكه بمعزل عن المشروع الاستعماري العام، وهذا ما يمكن ملامسته في تساؤل "ستيفات عزيل": "علينا أن نعرف سبب الرخاء الذي عرفته شمال إفريقيا أثناء العهد الروماني. أهو الطقس الذي كان أكثر ملاءمة للزراعة أم هو نشاط وذكاء الإنسان؟ هل لنا فقط أن نرثي ماضيا لن يعود أم هل نستطيع أن تستخلص منه دروسا تنفعنا في الحاضر؟ "أ. هذا، ولم ينفك كتاب الاستعمار يطرحون "السؤال نفسه حتى قبل الحرب العالمية الثانية وكانوا يجيبون عنه كما فعل غزيل بتحفظ ملحوظ إن الطقس لم يتغير تغييرا محسوسا، وهو قول يتقق مع ميوله المياسية حتى يتمشى مع إيمانهم بأن فرنسا وارثة رسالة روما الحضارية... 171

لَقد حتمت الكثبوف الأثرية، من نقوش وصور في كهوف الصحراء والأطلس، تحديدا منذ 1930، أن يراجع التأليف

<sup>13-</sup> نامتر عبد، ص 28-29.

<sup>14-</sup> في مقدمة النص الأصلي لمؤلفة: محمل بازيخ المغرب، قدم عبد الله العروى شهادة عن المؤرخ شارل الشربه حوليان: عارف إلى في كاف شارل الشربه حوليان: عاربح الوقية. حرف أنو لا بدوره الشريخي إد لا برال إلى بومنا هذا المزجع المضد الذي المفارية وغير المغاربة، أبدى المؤلف شماعة بنفرة عندما أصدر مؤلفه في حو اجتمالات الإدارة الفرنسية بمرور قرن على طور الحرال واصف قرن على المحال فرسي لا يستطيع النوم أبي مغرب، شابة كان او كهلان إلا أن ينوه بالكتاب الشوبه اللاتني بشماعة حوايات الشافية السياسي والمؤرج..." انظرة العروب، المستدر نصمة عن 28.

<sup>15 -</sup> شارل أنسريه حوابات تاريخ إفريقها الشمالية: تونس، الجرائر، الفرب الأقصى من الفتح الإسلامي إلى حالة 647م، ترجمة عمد مزال والبشير بن سلامة، ط 3. (تونس: النار النوسية للبشر، 1978).
م. 40.

<sup>16 -</sup> Gsell (st), Histoire ancienne, op.cit, P 40.

عد الله العزوي: المصدر ناسه ، مس. ص 38.

<sup>17-</sup> العروي: المصدر نفسه، ص 38.

LANAV.

التاريخي الاستعماري، إما بغرض التشكيك في أصوله، وفي ذلك مساس بالشخصية المغربية، أو بهدف عزله عن عناصر البنية التي ينتمي إليها اجتماعيا وتاريخيا، وفي ذلك خدمة لإستراتيجية التجزئة التي حكمت منطق الوجود الفرنسي في المغرب العربي، فبصدد موضوع "البربر" نعتقد بضرورة الفصل بين الايديولوجيا والعلم، وفي مجمل الكتابات التي أرخت لماضي المغرب قبل دخول الإسلام واستقراره، غالبا ما كانت للايديولوجيا مؤثرة في وضع الفرضيات واستخلاص النتائج، الشيء الذي تفسره عناوين ومضامين عديد المؤلفات التي تناولت هذا الموضوع 24.

لقد تتازعت الإجابة عن هذا التساؤل، مدرستان ولحدة تقول بأن أصل البربر من أوربا، والأخرى أن أصلهم من الشرق الأوسط وفي الحالتين معا لم تتقدم نتائج العلوم الأثرية، والحفريات والدراسات الأنثروبولوجية واللسانية بشكل يسمح بصباغة أجوبة قطعية عن أصل الجنس البربري على

الاستعماري فرضياته حول جغرافيا المغرب العربي 18، وأن يعيد النظر في حكمه على الصحراء بالجفاف المزمن، وعلى الطقس بالسكونية وعدم التغير 19، ذلك ما يمكن ملاحظته في باقي التساؤلات التي تخللت الكتابات الأجنبية المؤرخة لأصوله الاثنية والاجتماعية وتراثه الحضاري.

أحصدد أصل البرير ولغتهم

لعل من الأسئلة التي اعتبرت بشكاليات مركزية في التأليف الاستعماري لتاريخ المغرب العربي القديم، موضوع البربر 200، من حيث التماؤهم واصل لغتهم ومظاهر حياتهم العامة... 21، ذلك أن العنصر الأمازيفي الذي يعد اليوم مكونا مهما ضمن مكونات المجتمع المغربي، الذي بدخوله الإسلام واقتناعه كون العربي ليس غريبا ولا دخيلا وبأنه يعيطه قوة غير محددة ويشاركه مصيره ويواجه معه الهجمات الأوربية... 22، منذ وقتئذ اصبح عامل تأويل في التاليف

<sup>23-</sup> تتبر إلى أن الرور هو واحد من الأحماء التي وقع تداوها بالمؤلفات التي يحتت في تاريخ المعرب العرب المربي الطنبي إذ تحت حكان هذه التنطقة جسميات أخرى كالموطنين، والمؤور، الروائن أو الهينولين، وهي أعماء احتلفت مضاميها واستعمالاتها بحسب كل طرح،، من أحل التدفيق في هذه خطكرة، الطرة والمهن حسين، بعض حدور الاشكالية التفاطية حاليا بالمغرب العربي، " شرون عربية"، العدد 30 رضت 1983، من 22-30.

Edwadr Bremond, Berbére et Arabes: La من هو لانه يمكن لكر: 24 Barbarie est un pays européen (Paris, payot, 1942); Gabriel Camps, Berbéres aux marges de l'histoire (Toulouse, Hesperides, 1980) et E.F. Gutier, Le passé de l'Afrique du Nord; les Siècles obscurs, n(Paris, Pauot, 1992).

<sup>25-</sup> العروي: المرجع نفسه، من 38.

<sup>18 -</sup>Cf. Paul Albert Fervier, « La recherche archéologique en Algèrie et histoire uncienne du Magreb », Revue d'Histoire et de Civilisation du Maghreb (Alger), no 5 (Juillet 1986).

<sup>19 -</sup> وقد تعرضت هذه الأحكام للنقد من طرف الكتابات المغربية الهادفة إلى رد الاعتبار إلى التاريخ الوطني، تنظر نموذجا من هذا في: عبد الله إبر اهيم، مسمود وسط الاعصار، محاولة تقمير تاريخ المغزب الكبير. (مطبعة النجاح الجديدة، الدار المضاء، ط2، 1976).

<sup>20-</sup> حول يعض الدلالات التي أعطيت لاسم "البرير" انظر: علال الفاسي، الحركات الاستقائية في المغرب العربي، ط4، (الرباط، مطبعة الرسالة، 1980)، من (و بز). 21- فرد: عد ارحم بن عبد: اخلال، تاريخ نفرار العام، ح2 والقرائر: المطبعة العربية، 1935- 1955، من 44-45.

<sup>-22</sup> على الشاعي، الصحراء المغربة: عقدة التجزئة في المغرب العزبي (جوات: دار الكلمة الششر، 1980)... من 15-15.

L (KA) (AV)

الأقل حتى حدود الحرب العالمية الثانية، مما يبرر حضور الأيديولوجي وليس العلمي في تقاول قضايا تاريخ المغرب القديم. ففي مقدمة كتابه ماضي إفريقيا الشمالية، القرون المظلمة، يتعرض ارنست فليكس غويته، للجنس البربري بطريقة تعكس الخلفية التي حكمت الكتابات الاستعمارية عن تاريخ المغرب العربي، وقد لا نبالغ في القول أن هذا الكتاب أكثر التأليف إجحافا في حق المغرب، وأعمقها تحاملا على تاريخ المغاربة وتراثهم وحضارتهم 20 أقوى الكتب ابارة للاعصاب، على حد تعيير الوسيت فالنسي 27.

البيولوجي للجنس البربري، أن يدعي فليكس غوتييه، أنه يعاني قصورا فكريا 22. وإن كان مؤرخ الاستعمار واعيا أن لحظة نشره هذا الكتاب (1937)، هي بالذات فترة مبيادة التيار النازي المؤسس على صفاء الجنس الأري دون سواء، الذي لم تتج فرنسا الداعية لحقوق الانسان والمواطن من أخطاره.

فمن أجل تبرير هذا القصور، يقارن غوتيه بتجارب أمم أخرى فيقول: 'بغرض تفسير الضعف السياسي لجمهوريات المريكا الجنوبية، غالبا ما نثير مبرر العرق أو الجنس، فالمنتمون إلى أمريكا الجنوبية هم خليط من الهنود والاسبانيين، لكن التلاقح بين عناصر بشرية متباعدة غالبا ما ترتبت عنه نتاتج ضعيفة. كما أن توقف مسيرة التطور في تاريخ البرتغال، يمكن أرجاعه إلى تمازج دم الزنوج بهذا البلد الصغير الذي سبق أن كان إمبر الطورية استعمارية شاسعة... 33.

من منطلق هذه المقارنة، تساعل غوتيه حول ما إذا كان ممكنا إدراج إفريقيا الشمالية ضمن هذه الأمم؟، مجيبا أن مسألة الضعف البيولوجي ليست فكرة "جذابة"، وأن تاريخ المنطقة انجب رجالا عظاما من أمثال حنبعل القرطاجي، والقديس

<sup>32-</sup> إن وحبة الصعف التبكري في تأريح المنس الوبري، التي متور أكثر عند المنبث عن مندة الوبر وحسارته. قد يأحد 18 كان القرارجين، طلق أن الكتابات التي ظهرت في أواجر القرن التاسع صفره المسترث حتى الوبر فريدا من الأحاس المتحضرة من أورباء بكل ما ينسبه مصطلح الانساء من حولات اللية وتفاقية وحصاريا، وهذا طبعاً كان يتلام وضوع عقريات الإماح والإخاق، لكن بعد الإحقاق الذي أصبت به مشارع فرنسا بشمال إفريقا ابتداء من التلالينات، صعابي تكون عاصر عقرة حديدة عن أصول الحس الوبري وصل فكرقم وتفاقهم. لذا بعدد أن مؤلف فوله يندرج ضمن هذا المناح المهديد أي بداية افتداع الاستعمار عبية أمله في المغرب العرق،

<sup>-38</sup> من المساء من 38.

<sup>26-</sup> مند أن مؤلف غويده ماضي إلوبقيا الشمالية... أوضح تموةج عن هذا النوع من التأليف الذي نعلب الأعراض الإدنولوجية عن المطاب العلبياء وإن كان مؤلف الذكور بمكمه المعاد أكثر من التحليل السوول والمؤسس على معطيات واسحة ودقيقة.

<sup>27-</sup> لوست فالسي، المرب العرق فن سفوط مدينة الغزاز، 1790-(1830، ترجمة إلياس مرقص ومروت، دار الحقيقة، 1980، عن 147.

Gautier, Le passé, Op.cit, P. 7. :2,9 -28

<sup>-29</sup> المدر السعاص 18.

<sup>30-</sup> فريد من الفاصيل، انظر الأمثلة الوارعة في: الصدر نفسه، عن 19-22.

<sup>31-</sup> نامتر غسه ص 19.

أغسطينوس اللاتيني.. 34 وإن أنكر مثل هذه العطاءات في سياق أخر، مؤكدا أن بعض المظاهر التي تعد أساسية، كالاستقلال الحضاري، والفن والأداب واللغة، لشعب واع وجوده، غير متوفرة للمغرب العربي، بل تعد بالمرة قضايا كمالية، وإن المغرب، يضيف غوتيه، لم يوفر الأساس المادي الضروري لإقامة البناء الاجتماعي والسياسي القادر على تمكينه من دخول طور المدنية... 35.

لقد حكم غونيه على البربر، ومن خلالهم على إفريقيا الشمالية، باعتبارهم مسكانها الأولين بالعقم الحضاري لأنهم لم يوفروا الأساس المادي الحضاري لإقامة بناء اجتماعي وسياسي، فالبربرية كما يؤكد "لم تكن قط امة، بل لم تكن حتى دولة مستقلة، لقد ظلت على الدوام جزءا من إمبر اطورية، فكما هي اليوم مستعمرة فرنسية كانت سابقا ولاية للإمبر اطورية الإسلامية، والبيز نطية، والرومانية... "36. هذا، وإن النظرة المتشككة نفسها في شخصية المغرب العربي، وفي انتمائه التاريخي والحضاري، سادت نتائج بعض الباحثين غير التاريخي والحضاري، سادت نتائج بعض الباحثين غير المتحدة الأمريكية وشمال إفريقيا" (1963)، ذهب إلى أن: "منطقة المغرب العربي ليست من المناطق التي تنتج بغزارة الأفكار المغرب العربي ليست من المناطق التي تنتج بغزارة الأفكار الأصيلة، بدليل أنها لم نتجب سوى ثلاث شخصيات فذة في العيد الوسيط: ابن بطوطة، والادريسي، وابن خلدون... "75.

إن الفرضيات التي وجهت أبحاث التأليف التاريخي الاستعماري، والتي كان هدفها المركزي الحكم على شخصية المغرب بالسلبية فكرا وحضارة، لم يسعفها التاريخ في الاستمرارية، تحديدا مع اقتتاع الاستعمار بغموض مستقبله بشمال افريقيا أقل بالنظر لتصلب الوعي الوطني والقومي لدى الحركات الوطنية، وارتقائه إلى مستوى النضج من حيث التنظيم وصياغة الطول لمواجهة الوجود الفرنسي، لذا ليس من الصدفة أن يكون أول تعبير رسمى على النظرية القاتلة بشرقية البربر، مضمنا في تقرير رفعه سنة 1949 الطبيب "قالوا" إلى والي الجز الر العام والحقه فيما بعد ليونيل بالو في كتابه "إقريقيا الشمالية قبل التاريخ (1955)، جمع مؤلف التقرير محاصيل التحريات الأنثر وبولوجية والكشوف الأثرية لينتهى إلى الحكم بعدم واقعية إدماج المغرب نهائيا بأوربا... "ق. إن العودة إلى التأليف العربى لتأكيد شرقية الجنس البربري وعطاته الحضاري، مسألة هامة وضرورية. فالمؤرخ الطبري (224 هـ 310 هـ)، كتب يقول: "...و عميلق وهم العمالقة ومنهم البربر وهم بنو ثميلا بن مارب، بن عميلق بن لوذ بن سام بن نوح ماخلا صنهاجة وكتامة، فاغاهم بنو فريقش، بن يعرب، بن قحطاء "، مضيفا "وزعم هشام بن محمد الكلبي أن افريقش بن قيس بن سيا، هم متوجها إلى افريقيا فاحتملهم (البربر) حتى سواحل الشام حتى أتى بهم افريقيا فافتتحها وقتل ملكها جرجرا

<sup>34-</sup>العدر السه

<sup>35-</sup> المدر عد

<sup>-36</sup> النصتر نقبه، من 25.

<sup>37-</sup> العروي: الرجع نا فسما عن 45.

<sup>38-</sup> يرجع عبد الله العروي هذه الفرة إلى قابة اللاتيبات، حيث أحفقت مشارع فرنسا بالدول الشاحة . 1830 - 1930) في إحماد نار الشاحة المقال بمرور مثلة سنة على استعمار الحراز (1830-1930) في إحماد نار الورد كما أن بعقص المؤتر الإعمارسين بنوسي (1930) السائح التي كان يطمح إليها، علاوة على الرفس الذي من به الشهر الوردي بالمعرب الأقتمين (16 مايو 1930).

39- المصدر نفسه، من 45.

وأسكنهم البقية التي كالت بقيت من الكنعانيين الذين كان احتملهم معه من سواحل الشام... "<sup>40</sup>، ويقول أبو زيد عبد الرحمن بن خلدون - باعتباره واحدا من الذين كتبوا، باستحقاق، عن تاريخ البربر -، " وغزا افريقش المغرب ونقلهم من سواحل الشام وأسكنهم افريقية وسماهم بربرا، والبربر قبائل شتى من حمير ومضر والقبطر والعمالقة، وكنعان، وفرسين، تلاقوا بالشام ولغطوا فسماهم البربر كلامهم.. "<sup>41</sup>.

ثانيا: نفى الفاعلية الحضارية

وفعلا، فمن الأحكام التي تخللت الكتابات الاستعمارية حول تاريخ المغرب القديم، ذلك الإقرار بغياب إسهام حضاري ما لمسكان المغرب، بل سلبيتهم في بناء اسس مدينتهم، وفقر تفكيرهم في حقل تنظيم وتسبير مجتمعهم، فضلا عن عجزهم عن كتابة تاريخهم بانفسهم، و بالتالي استمرارهم في مشاهدة ما الأخر وهو يفرض تاريخه، لقد تعرضت الحقبة الممتدة من القرن العاشر قبل الميلاد وحتى دخول الإسلام بلدان المغرب سكانه يظهرون بمظهر المراقب الخانع لقدره، يستقبلون تيارات المحضارة القادمة إليهم دون أن يساهموا في بنائها وتطويرها، ومقوسهم صفة التأصيل والعمق الحضاري. على الأقل هكذا روت مجمل الأبحاث التي وظفت التاريخ ومعطيات العلوم روت مجمل الأبحاث التي وظفت التاريخ ومعطيات العلوم المعاصرة لخدمة مشاريع الاستعمار في المغرب.

فار نسبت فليكس غوتيه - الذي أنكر على المغرب حتى

اسمه التاريخي-42، جزم بعدم وجود انتماء للمغرب، بقوله:

أفدين نذهب بعيدا في التاريخ، سنالحظ سلسلة غير متناهية من السيطرة، حل الفرنسيون مكان الأثراك، الذين حلوا بدور هم محل العرب، هو لاء تعاقبوا على شمال افريقيا بعد الوندال ثم الرومان والقرطاجيين... 43 ، ويستأنف كلامه قائلا: 'ومما تجدر الإشارة إليه أن المحتل، مهما كان، يظل سيد الوضع بالمغرب العربي، حتى يتم طرده من طرف واقد أخر، قلم يحدث قط أن تمكن الأهالي من إخراج المحتل... 44. كما أن النظرة نفسها تخللت كتابات "ستيفان غزيل": "قمما لاشك فيه يؤكد أساتذة "جامعة الجزائر الاستعمارية"، أن البربر قد أضاعوا جهدا مضنيا في صراعات دون قيمة ولا فائدة...صراعات بين الأفراد، والعائلات والقرى والقبائل، إنهم كانوا يفتقدون دائما إلى حس التضامن الذي يعتبر قاعدة ضرورية لتكوين الأمم.. 45. لقد طرح عبد الله العروى - كأحد الذين ساهموا في نقد المنطلقات الإيديولوجية للتأليف الاستعماري- تساؤ لات مركزية حول حجم توسع الامبراطوريات المتعاقبة على المغرب العربي، ومدى عمق تأثير ها ذهنيا وحضاريا. ففي سياق مناقشته حقبة الفينيقيين، يستخلص أن 'كل تطور حضاري يقع في شمال افريقيا يعزى إما لهولاء أو لأولتك دون أن يذكر للمغاربة أي دور في الموضوع موضحا قوله أهل لقن الفينقيون والقرطاجيون المغاربة، زيادة على التعدين، الزراعة وغرس

<sup>. 42</sup> علال الفاسي: المركات الاستقلابة في الموت العربي، ص 9. (24. Op.cit, P. ... Gautier, Le passé-4)

<sup>44-164</sup> 

<sup>45 -</sup> Gsell, Histoire. Op cit, P.27.

<sup>40-</sup>غلا من: إبراهيم كريدية، السياسة الوبرية للحداية الترسية والنشر البيطنة، غركة الطبع والمشر (د.ت)يه عن 14-15.

<sup>41-</sup> الصدر عسده ص 15.

(VA)(AV)

الأشجار واستعمال العربة والكتابة والتنظيم المدني؟ لمدة طويلة أجاب المؤرخون بالإيجاب، كانت موضة التشيع للبونيقية عامة، ثم اختفت ثم عادت قوية من جديد، تساق للبرهنة على الدور القرطاجي أدلة لغوية لا تثبت للقحص إذ تشير إلى أصل شرقي دون تخصيص. أما الأثار فإنها بالعكس تدل على أن المغاربة كانوا يزرعون القمح ويغرسون الزيتون والتين والكرم وأن هندستهم الماتية غير فنيقية وغير رومانية... 46.

ففي العودة الى التاليف التاريخي العربي، ما يؤكد مشروعية الإقرار بحصول تفاعل ثقافي وحضاري بين سكان المغرب والعنصر الفيتيقي. فالبرير الذين راكموا عبر التاريخ قيما وتراثا وجدوا في مدينة الفينيقيين (800-146 ق.م) ما يساعدهم على تطوير ذاتهم وصقل شخصيتهم. سيما وأنها في بداية تكونها. ذلك أن اللامة الفينيقية الفضل الأوفر على العالم المتمدن اجمع، إذ هي أول من ابتكر طريقة رسم الحروف الأبجنية المنتشرة في العالم اليوم وجعلها حسب النطق بعدما كانت مسمارية و هير وغليفية (تصويرية) كما أنها أول من وضع نظام الأشكال الحسابية، فجميع خطوط الأمم اليوم مدينة إلى الخط الفينيقي القديم، وتلك مفخرة ممتازة يفتخر بها الجنس الساسى على سواه ... . . لقد أنكر المؤرخون الأجانب هذه الصفة على الفينيقيين، وحتى في حالة الاعتراف بحصول تمدين من لنن الفينيقيين فقد نظروا اليهم كغزاة ومحتلين، بالمقابل حكموا على البربر بالسلبية والرفض والمقاومة الدائمة، متناسين أن القرطاجيين لم يكونوا يحكمون المغرب باسم أية عاصمة أجنبية.. وكاتوا ممتزجين اجتماعيا أعمق امتزاج بالسكان، أكثر

من مدة ألف عام... كما كانت تجمعهم والأشك بالبربر الأول،

تأسيس قرطاج "، لكن يجب أن ننتظر زمن الرومان (146 ق.م-

141م) كي يصبح جائز ا الكتابة عن مدنية وحضارة شمال

الريقيا حيث غدا ممكنا إضاءة تاريخ المنطقة، بفضل مؤرخي

روما وفقهانها، ولأن التأثير الفينيقي في المغرب العربي، الذي

داء ما يقارب الألف سنة، لا تعرف عنه سوى تطورات القرن

الأخير، أي قرن الانهيار 50. من منطلق هذا الاعتقاد، غالبا ما

تر ددت فكرة: 'رومثة' سكان المغرب، بالكتابات التي بحثت في

تاريخ افريقيا الشمالية القديم، سيما في ثلاث مسائل: التمدين أي

تخطيط المدن، انتشار اللسان اللاتيني، دور الجيش الله وإن شكل

عمق التأثير الروماني موضوع جدل غير مصوم 22، حتى لدى

الاستعماري وهو يستحضر تطور المغرب العربي ومقومات

لقد حاولنا جزئيا متابعة الأجوبة التي صاغها التأليف

يبتدئ تاريخ المغرب العربي عند مؤخر الاستعمار، مع

وحدة العنصر ووشائج القربي القديمة... ٥٠٠٠.

مؤرخي الاستعمار أنفسهم دد.

<sup>48-</sup> عبد الله إبراهب، صمود وحط الإعصار: محاولة لتفسير الربح المعرب الكنو، ط 2، والدار البيدار: مطوعة النحاح الجديدة، 1946)، ص 41.

<sup>43,</sup> Op.cit, P .... Gautier, Le passe-49

<sup>-</sup> المدر ب

<sup>11-</sup> المروى الرحم بلسد مي 39

Cf. Benabou Marcel, La résistance africaine à la romanisation, Paris, (S.A), -52 1965

<sup>53-</sup> نشر على سير اشال إلى ما ذهب إليه "سيفان فريل" في حافة كنابه الضحم حول الربح إفريقية الشمالية القدم: "إن الاختلال العسكري غير كاف، الابد من احتفاب الفوس وبل أولاة فقوب إذ هم أهلوا هذه الخفيفة"، وأبدنا ما عبر عبد المؤوج "أوجن ألرتين Tegène Albertini": أن ما ألحا فيض إلى مبدو عبدهم من الفيحة هر الفكر، وليس الأرمة الاقتصادية..."

<sup>46-</sup> العروي: الصدر عسم من 67.

<sup>47-</sup> المالان: تاريخ ... المدير عليه م. 69.

على مستوى الفرضيات والنتائج.. لكن قبل الإخفاق ولحظة الشحوب ما هي استر اتبجية هذا التاليف وأبعاده؟. العنصر الثاني: حول الاستر اتبجيات والأبعاد:

ليس من باب الاستطراد الإشارة إلى أن كل مشروع مجتمعي مرتبط بمنظومة أفكار وقيم، تؤسس وجوده وتبرر مشروعية تحقيقه، ومراحل إنجازه، فالفكر الذي واكب ميلاد الرأسمالية وصيرورتها نمطا للإنتاج وقاعدة لبناء حضارة، هو ذلته الذي أوجد الأصول التي مثلت منطلقات تحويل النظام الرأسمالي إلى حركة استعمارية أولا وإمبريالية لاحقا. لذا، فحين حاولنا مناقشة مرتكزات التأليف التاريخي الاستعماري، كنا نروم الوقوف عند صورة المغرب العربي في الكتابات التاريخية الاجتماعية التي ارتبطت معرفيا وسياسيا بمشروع الاستعمار، والتي محورت إستر اليجيئها حول المس بالهوية المغرب، ومقومات شخصيتها.. بغرض تقديم صورة باهنة عن المغرب، و شرعنة دخول الاستعمار إليه (أولا)، قصد إدماجه، اقتصاديا واجتماعيا وتقافيا، ضمن المنظومة الراسمالية (ثانيا).

أولا: إستراتيجية الإجهاز على الهوية المغربية:

كتب جورج هاردي<sup>56</sup> بمؤلفه 'عناصر التاريخ الاستعماري<sup>57</sup> يقول: 'يبدو لي أنه من أجل أن يصبح المرء

اربه التاريخي، وإن كنا واعين الحدود الموضوعية التي تفرضها مقتضيات البحث في هذه الحقية. فهل يمكن، كما تساءل عبد الله العروي بحق، أن نعطي الماضي لونه المتميز ووزنه الخاص؟ 54. نعتقد أن الأسئلة التي طرحت بشأن الخصائص الفيزيقية والجغرافية للمغرب وأصول سكانه الأولين (البربر) ومظاهر مدنيتهم وحضارتهم هي بالتأكيد أسئلة مؤطرة ضمن إشكالية واحدة: نفي حصول تكون مستقل لمفهوم المغرب المكالية واحدة: نفي حصول تكون مستقل لمفهوم المغرب العربي، عبر التشكيك في مقومات شخصيته وانتماله العربي، عبر التشكيك في مقومات شخصيته وانتماله العربي، وإلا بماذا يمكن تفسير مزاوحة نتائج التأليف التاريخي الاستعماري بين اليقين والشك، تحديدا منذ ارنست مرسيبه عبروم كاركوبينو وغابريال

إن اليقين الذي واكب لحظة دخول الاستعمار للجزائر (1830)، ومن ثم تونس (1881) والمغرب الأقصى (1912)، كانت ترمز اليه موجات الاهتمام والبحث في تاريخ المغرب العربي، سيما مع بداية تقدم بعض العلوم كالأركيولوجيا، والأنثروبولوجيا، وإلى حد ما اللسانيات..لكن سيعتري الشك مجمل هذه الكتابات، فيصبح معها ما كان قطعيا ومطلقا، تسبيا وقابلا للمراجعة.. وفي هذه المراوحة ياس مضمر، ولحيانا تعيير علني عن إخفاق المشروع الاستعماري الذي شرع في تصريفه منذ مؤتمر فيينا (1814-1815) وانقاقيات أيكس الأشاربيل تصريفه منذ مؤتمر فيينا (1814-1815) وانقاقيات أيكس الأشاربيل المدوب التاليف الاستعماري الذي ارتبط به

<sup>56-</sup> وقد حورج هاردي وإحدا من الباحثين الذين حدموا بتفان الشروع الاستعماري بالكنابات الفررة التي تناولت قضايا الاحتلال وإشكالياته، وحاصة المرتبطة بغرب إفريقيا. فقد كتب عن حفرافية إفريقها الغربية الفرنسية، وحضيلة القدم الطمي فيها، وعن التعليم في السيخال حلال التعلف الأول من الفرن الناسع عشر، إضافة إلى المراحق الكري لتاريخ للفرب والتعليم للبرسي في للغرب".

<sup>57-</sup> يجور مؤلف "خاصر التاريخ الاستعماري"، الذي أصدره "حورج هاردي" مستهل عشريبيات القرن الماضي، حن كان يعمل مديرا عاما للتعليم العمومي والفنون الحبيلة بالغرب وقفد، عاولة منهجية الفهر ماضي المستعمرات الذي لم تمكن الكتابات التارائية الفرنسية من إدراك حراباته بأفق صياعة

<sup>34-</sup> العروى: الرجع نفسه من 69-82.

<sup>55 -</sup> أراست مرسه واحد من المؤرجين الأوائل الدين عنوا في تاريخ إفريقيا الشمالية القديم، والمؤاثر حاسة

<sup>(</sup>الربح مسطية). لربد من الاخلاع عني أصلاد الطر الولف المباعي فذي بشر في داكري دكريد:

L'Afrique à travers ses fils : Ernest Mercier, ouvrage collectif, préface de M. Jeune larc (Paris, Librairie orientaliste, 1944).

LANGE OF THE PARTY OF THE PARTY

استعماريا، كمثل أن يكون راهبا، أستاذا أو جنديا، لابد من حد أدنى من الموهبة... فيل حكمت استراتيجيا فرنسا موهبة ما، لحظة إقدامها على استعمار المغرب والإجهاز على هويته تقدم لنا "المسبولوجيا السياسية الاستعمارية فقصر الإستراتيجية التي اعتمنتها فرنسا لإهرار "مشروعية الاستعمار"، والإجهاز على الهوية المغربية. فإذا كان حيز الدراسة لا يسمح لنا بتعداد ومناقشة مسارب الكتابات المندرجة ضمنها فإننا سنكتفي بتحليل المنطلقات والمفاصل التي حددت نظرتها العامة إلى المغرب العربي، مؤكدين على أن الكتابات الاستعمارية لم تستهدف تطوير "المسبولوجيا السياسية" كحقل معرفي حديث النشاة، ضروري لفهم الإنسان ومجتمعه، بل توخت، على العكس من ضروري لفهم الإنسان ومجتمعه، بل توخت، على العكس من خلك، ثقوية "النظام الاستعماري وإدارته"، عبر تقديم أحكام عن مكانة الإسلام، ومفهوم الدولة والسلطة وطبيعة العلاقات بين مختلف مكونات المجتمعات المغربية.

ثلاثة منطلقات، نعتبرها محددات جوهرية لخطاب فرنسا بشأن تشرعنة الاستعمار والإجهاز على الهوية المغربية: منطلق التشكيك في مكانة الاسلام ودروه في صهر مكونات المجتمعات

ميابية استعبارية فعلية. لقاء يؤكد حورج هاردي، وهو بصدد تقدقه المؤلف أن "فراسة عنصر بعنصر التاريخ الاستعباري يشكل مهنة ضحمة." انشر: Georges Hardy: Les éléments de التاريخ الاستعباري يشكل مهنة ضحمة." انشر: coloniale (Paris la renaissance du livre, 1920). L'histoire

58- المصدر نفسه، من 111،

95- أبيل على يعض الأهمال النقدية لهذه الكتابات الن استهدات إبراز منطلقات: "السبيرلوحيا الساسة الاستعمارية" ومنهجالها وأبضا تتابع أعمالها، من قالت:

André Adam, Bibliographie critique de sociologie, d'hethnologie Humaine du Maroc (Alger Centre des Recherches Anthropologiques, Préhistoriques, CNRS, 1972). Jacques Berque, « Cent ving cinq ans de sociologie magisrébine », Annales ESC, Vol.2, no 3 (Juillet-September 1956), PP. 296-324, et Abdelkbir El Khanihi, Bilan de la sociologie au Maroc (Rabut; L'Association pour les Sciences Humaines, 1967).

المغربية وربطها بالمشرق العربي (أ)، الحكم على المغاربة بالعقم السياسي، والعجز عن تأسيس دولة قائمة على فلسفات سياسية، واجتماعية وحضارية (ب)، ثم التشكيك في الوحدة التاريخية والاجتماعية للمغرب العربي (ج).

أ- إن الانطلاق من كون التشكيك في مكانة الإسلام وقيمته الاجتماعية الحضارية في وجدان المغاربة وتفكيرهم الجمعي تبرره طبيعة العلاقة التي سائت الغرب الأوربي بالدوائر المتاخمة له، ومنها تحديدا منطقة المغرب العربي، وهي علاقة تحدد مضمونها منذ وصية الملكة ايزابيلا الداعية إلى القضاء على الإسلام كشرط لاستقرار المسيحية وتطور مجتمعاتها 60. هذا، ولم تتردد الكتابات التي مهدت للدخول الفرنسي إلى المغرب العربي ودافعت عن مشروعية وجوده واستقراره لاحقا، في تأكيد رسالة فرنسا في العمل على انبعاث روح روما وتجديد أثارها: روما التي اسعفت المغاربة في ولوج عبه التاريخ لمعانقة المدنية وللاستفادة من تياراتها الحضارية، فويس برتراند (Louis Bertrand) لم يتقاعس عن الإقرار، وهو يصدد الحديث عنه الكاردينال الافيجري (Lavigeris) أن النشاط بيصدد الحديث عنه الكاردينال الافيجري (Lavigeris) ان النشاط التي بادرت

<sup>60-</sup> وهي دعوة سيندر العمل على نشرها حين اللون اللاحقة لعهد اللكة إيرابيات، عبرا في يوميات شاتوبريان (Chateaubriand) قراء: لا أرى حلا التستقل إلا في المسجة وفي الملحب الكاتونيكي..." انفر:

Chateaubriand, mémoires d'autre tombe (Paris, la pléade, 1951), tome, P. 931.

<sup>61-</sup>الكاردينال لافيجزي، هو أحد للوسمين قركة النصو باطرائر، بل وبالفرب العربي إنه الذي حرم بالقول: "لا تفرنس إفريقها الشمالية و هي مسلمة وأكبر وسيلة لإدماسها في العاللة العرسية، إحراجها من الإسلام"، انظر الحاج حسن يوعهاد، الفركة الوطنية والظهور الدوري إالدار البنساء: دار الطاعة الحديثة، (1979)، ص 566.

T WATER

جسد المجتمعات المغربية فحسب، بل استهدف أيضا التشكيك في التمانها القومي و الحضاري، وذلك بالاجتهاد من أجل خلق شقوق سديمية بين مغرب الوطن العربي ومشرقه. لذا، منعاين إقرارا ملموسا لهذه النزعة غداة استكمال احتلال بلاد المغرب، ويداية التفكير في اقتسام تركة الخلافة العثمانية، التي وهن عودها منذ أو اخر القرن التاسع عشر 66.

ب- لقد ترتب على نظرة الاستعمار إلى مكانة الإسلام وقيمته الحضارية اعتقاد مجحف قوامه الجزم باستحالة بروز دول مغربية قادرة على تجسيد وحدة مكونات مجتمعاتها، سياسيا واقتصاديا وثقافيا، ومن ثم كان سبل الأحكام القاضية بسقوضوية المغاربة ونزوعهم نحو التنافر، والانقسام، واعتماد العنف والتعرد، وسائل للتعامل، والتفاعل والاستمرارية، وهي رؤية لم يتخلص من عسفها وضحالة قيمة نتائجها العلمية حتى المعاصرون من الباحثين الذين التخذوا المغرب العربي وقضاياه فضاء لكتاباتهم 67. بهذا المعنى ستصبح الجزائر مجرد خليط من الأهالي المتباغضين، هؤلاء الذين لا تعرف فكرة الجنسية، أو الشعور بالانتماء إلى الوطن أي وجود عندهم... 68. كما سيتحول المخزن بالمغرب الأقصى إلى نظيمة راسخة من العنف

روما بالقيام بها منذ عشرين قرنا خلت، إن التاريخ سيضفى طابع المشروعية على غزونا، لأننا لا نقوم إلا باستعادة عمل متوقف، ولأنذا وارثو تاريخ المشرق.... 623، ليضيف في سياق كتابته عن بلاد البربر ونزوعهم إلى الاستقلال الفطرى: "فعيثا تَدَفَّقَت عليهم مرتين الموجة العربية "الأسبوية"، ففي كلتا المرتين كانت الصخرة المغمورة تطفو فوق السطح من جديد، محافظة على أصالتها، وفية لماضيها، والماضى غير خاف عن أحد .. إنه الماضى الروماني مع إرثه المسيحي. إنها إفريقيا أبولي (Apoulée) وسان أو غستان (saint Augustin) ... إفريقيا الروسانية التي استمرت تعيش حتى في أشد العصور تبربرا .. فإلى غاية منتصف القرن الثاني عشر، بذلت الممالك البربرية، في الحزائد، وتونس والمغرب جهودا للمحافظة على تقاليد الإدارة الرومانية، وقد بقيت كل مقومات الحضارة الرومانية حتى بعد الغزو العربي الثاني. وما يزال الإرث قائما اليوم كذلك. إنه ما يزال يعيش "63. قد يصعب إدراك الدلالات التاريخية لدعوة احياء تراث روما ووحدة عالمها اللاتيني دون وضع هذا المفهوم ضمن السياق التاريخي المقرر والمفرز له، فالتوسع، باعتباره شرط المرحلة وقوامها، سيتخذ معاني احتلال أرض لم "بنته غزوها بعد 64، الشيء الذي يفسر لماذا كان التقسيم "مشروعا" يل و 'ضروريا' في ممارسة قادة أوربا ووعى نخبتها المفكرة. 65

فالمساس بالإسلام، كمقوم جوهري في تكوين هوية المغاربة وشخصيتهم، لم يكن الغرض منه لحداث شروخ في

<sup>66-</sup> من مظاهر هذا الضعف، عجر الحلافة المتنابة عن أسبب سقوط كل من الحزاز وانونس علاوة على تحوب مركزها في حقل العلاقات الدولية حلال القران الناسع عشر وبفاية القران الموالي أنه. برغم الاحراف ها كمل ف حسن الرفاء الأورى وعضويتها في مؤتم برأني 1884-1885 مثان.

<sup>67 -</sup> فذكر بواحد من هؤلاء الذين تعتوا في المغرب العربي بعد استقلال أقطاره، ونعين بذلك جون والربوري (John Waterbury) الذي لم يتجلص من ترديد المناهب الركزية المسيوتوجيا الاستعمارية حجود المتعمد المغرب، عباب دولة أو سلطة مركزية الشاحر بين بلاد المعران وبلاد السيد...).

<sup>68 -</sup> Arthur Giraul, Principes de Colonisation et de législation coloniale, La Tunisie et le Maroc (Paris, Siery, 1907), P.71.

L. Bertrand, « devant l'islam », dans : Augustin Bernard, l'Algérie : choix de -62 textes, précédés d'une «étude (Paris, lib. Renounard, 1971), P. 203.

<sup>63 -</sup> G. Ayuche, étude d'histoire Marocaine (Rahat, SMER, 1979), P. 22. 64 - Ibid. P. 145

Eugene L. Guernier, L'Afrique Champ d'expansion : حالتمار عاد المدر والتمار عاد والتمار ع

LYALAV.

المستديد<sup>69</sup> هدف سلطانه..، جمع الضرائب ليتمكن المخزن من رفع رواتب الجيش، وذلك من أجل سحق القبائل بهدف استخلاص مزيد من الضرائب.. <sup>70</sup> قد يكون من باب تحصيل الحاصل، تجديد التساؤل عن الدولة المغربية من حيث ماهيتها ووجودها، لسبب تاريخي، هو أن الدولة واقع حي وليس معطى مفترضا، إنها محصلة كينونة الإنسان المغربي وجدلية تطوره واستمراره في النهوض والسقوط في الكبوة والصحوة <sup>17</sup>.

فالمغرب العربي، الذي حرمته جغر افيته من التوفر على مركز مستقطب لمجمل اقاليمه لم يرق قط إلى تحقيق وحدته السياسية 72، لذا، فالفرق بعيد بين "الدولة الأوربية وبين ما يسمى بالدول المغربية. وذلك أن الدول الأوروبية موحدة ممركزة ثابتة لأنها تمثل مصالح جميع طبقات الأمة وتسعى لخدمتها. والأمة من جهتها واعية وحدتها موالية لحكامها. أما المخزن الذي يمثل الدولة في المغرب، فهو جهاز طفيلي لا غير، إنه فرض نفسه على الأهالي في البداية بالسيف ولا تبقى سيطرته إلا بالسيف على الأهالي في البداية الممتوازات التي يتمتع بها أفراد الطائفة المحدودة التي يتكون منها المخزن....

وفق هذه النظرة في قراءة تاريخ المغرب العربي

وحاضر مجتمعاته، يتحول المغرب لدى بناة استراتيجيا

الاستعمار، إلى خليط من الأجناس المتنافرة، غير المنتظمة

ضمن بنية مجتمعية قارة ومتماسكة، بل وغير المؤطرة وفق أي

شكل من أشكال الانتماء السياسي ... 74 بهذا الصدد، نقرأ في

مذكرات أف بانانتي وصفا أنثر وبولوجيا خاصاد العبائل الجزائر

يقول فيه: 'كل قبيلة بمكن أن تعتبر أمة، على غرار قبائل

متوحشي أمريكا. هذا يدعى شيخا، وتعنى قديما بوجه عام

يختارونه بين الأكبر سنا في القبيلة، والأكثر تميزا من حيث

نضج الحاكمة وممارسة الفضيلة هو الذي يحكم عليه العرب بأنه

جدير بأن يامرهم... إذا أساء الشيخ معاملة رعاياه، أو لم يكن

أمينا للعبادئ التي دعته إلى الحكم، لا تدبر مؤامرة ضد شخصه،

لا تحاك أية ثورة، تتركه كل القبيلة بهدوء، تذهب وتتضم إلى

قبيلة أخرى رئيسها يستقبل بأذرع مفتوحة هذا المكسب

الجديد... 761. لماذا هذه الأحكام، بهذه الدرجة من الوثوقية؟ سيما

وأن تقدم العلوم الضرورية لقراءة وفهم المجتمعات المتطورة

origines à l'établissement du protectorat français, 2 vols. (Casa ed. Atlantides 1950).

<sup>74-</sup> في نطاق نقد الكابات الاستعمارية، يعدد حرمان عباش نماذج من الدائل الغرية ليوضح العلاقة التي رطانها بالسلطة الركزية انظر بالحصوص فراست: الوطيقة التحكيمية للمحرد في: ... Ayache Ibid

<sup>75-</sup> بالنظر إلى المعن الذي أصلى المهوم الفيلة حسن الكابات الاضعدارية، وأبعث الطريقة التي وظف الما المفهوم تحديد الحلامات المربقة بالدولة ونظم الحكم والعلامات بين مكونات المختمات، بل وبالنظر حتى إلى القرامات التي من حلامًا وقع فهم والتل فكر ابن حلدود. باعداره واحدا من الذين وظور هذا المفهوم للتأريخ لحقية في نشوء الدول الغربية وتطور التحمالاً.

<sup>76-</sup> قد، باتاني، مغابرات وملاحظات فوق شاطئ بربريا، 3ج، ط 2( ميلانو)، والترجمة الفرنسية. تقرير من إقامة في الجزائر (باريس 1820)، ص 281، وما بطفعاً.

<sup>69 -</sup> John Waterbury, the commander o the faithful, the Moroccun Polical elite, A. study in segmental politics, Modern middle east series, vol 2 (New York; Columbia University Press, London Weidenfeld, 1970), P.17

<sup>70-</sup> حصص حومان عباقل حزا لماهمة عضمون هذه النظرية في ضوء التجربة التاريخية المعربية. للتعلق، انظر كانه السائف الذكر.

<sup>71-</sup> تحل حرمان عباش على عدة وقااع من تاريخ المغرب: تنت حضور الدولة المغربية وفعاليمها في التوارد بين مكونات المعتمد وسناصره، دون أن يغين مظاهر الصعف والعنف والتهابهل أحيانا...

<sup>72 -</sup> Gantier, Le Passé,... Op.cit, P 4. 73 - Ayache, Etudes... Op.cit, P. 322.

التدفيق في هذه الطرق، انظر ، كلا من:

Eugène Aubin, le Maroc d'aujourd'hui (Paris, A. Colin, 1904). Augustin Bernard, le Maroc (Paris, F.Alcan, 1912), et H. Terrasse, Histoire du Maroc des

TVATAV.

العربي كما نصح بذلك "لادريت دولاشاريير" قرنسا لحظة شروعها في احتلال المغرب الأقصى. 81

يواجهنا، ونحن بصدد البحث في أصول خطاب الاحتلال، موضوع طالما تردد في الكتابات الاستعمارية، إن لم نجزم بكونه مثلا بعدا مركزيا في سياق تبرير مشروعية الاستعمار، إنه التشكيك في وحدة مكونات المجتمعات المغربية. فكما اختلق خطاب الاستعمار تقابلا تاريخيا بين الإسلام والمسيحية وتنافيا بين حضور مفهوم الدولة لدى أوروبا وغيابه بالمغرب العربي، ساهم بإصرار في ترسيخ ثنائية العرب-البربر، المخذن السعدة. 82

إن النظر إلى المغرب العربي، كوحدات اجتماعية - اثنية، منقابلة إلى حد النتاحر، بل ومنفصلة إلى درجة النتاقض، يبرره ركام الدراسات والأبحاث التي أنجزت على امتداد النصف الأخير من القرن التاسع عشر، وبخاصة الأربعين سنة من القرن العشرين 83. فهي على تباعد سنوات صدورها 84 وتشعب

على هامش المنظومة الراسمالية، لم تكن قد نضجت شروطها يعد، لتعتمد كأدوات للتنقيب، والبحث، واستخلاص النتائج؟ 7. لقد كان ريمون توماسي (Raymond Thomassy) المسجما مع منطق الاحتلال، حين ألح على فرنما، وباستمرار، بأن تبادر إلى التعرف إلى ساحة المعركة حيث تنتظرها مصائر تزداد مجدا كلما كانت أقل دموية، وانتصارات تزداد رسوخا كلما نيلت بأسلحة أكثر سلمية..."، ليضيف بأكثر جرأة وشفافية ممكنة أن العلم هو أحد هذه الأسلحة وأول سلاح ينبغي توظيفه، لأنه هو الذي سبعمل على تعيد الأرضية التي يتعين الزحف البها 79.

ج- وفعلا لقد اعتمدت الإستراتيجية الاستعمارية العلم<sup>80</sup> اداة لتعميق الصدع وتفكيك الوحدة الوطنية لبلدان المغرب

De la charrière, « Les études berbères au Maroc et leurs intérêts = 2,4-81 nord africains ».

Renseignements Coloniaux (Octobre 1924).

Robert Montagne, les التعقيق في من الترمري القطر على منهل المثال، الكتابات الثالية: 82 berbères et le Makhzen dans le Sud du Maroc : Essai sur la transformation politique des berbères sédentaires (Paris ; F. Alcan, 1930) et Ernest Gellner and charles Miraud. Arabs and berbers ; From Tribe to nation in North Africa (London, Duck worth, 1973)

<sup>83-</sup> يمكن الإسلام على مراسة ذات طابع ملموخواني وإن القصوت على الإصدارات الحاصة بالحرائر فلط على المستداد وال وحسر وصدر عند (1831-1956) وهي Vingt cinq ans d'histoire algérienne, المستداد والمراس المستداد والمستداد والمستداد والمستداد والمستداد والمستداد المستداد ا

<sup>84-</sup> يرجع تاريخ بعض الكتبات المشتككة في وحدة مكونات المضعات للعربية، إلى ما قبل احتلال الحرال أي مع بداية القرن الماضي، برخم ندرة المطبات عن منطقة المترب العربي وفع التأكيد على استقلالة الدور وتزوعهم عو الحربة والإنطواء وعصياهم أواسر السلطة المركزية.

<sup>77-</sup> نطرح هذا النساؤل الاعقدان بمرور البحث الاستعداري بمرحلتين النت خو منفسلين عن مرحة اعتشار الحركة الاستعمارية وطبيعة أهافها، فطلقا أن الهمل البحوث طلق كتابات وطبية (ال حدمة إيديولوجية الاحتلاف) فإن تقدمها وترامعها طل هو الأخر مرقما ب عناؤلية "المستمد في الاستعرار، وتشاؤميته في الفشل والسداد الأهاف، وقد حدر سنة 1930 تاريخا فاصلا بين المعشين معا، ولو أن التطور الكون في حقل العلوم قد شهد نموا ملموسا ما بين استعمار الحرائز (1830) وقاية العقد التالث من القرن العقوبي (1830).

<sup>78-</sup> ريون توماسي (R. Thomassy) واحد من الأوائل الذين عقروا إلى الاحتلال الفرنسي بشمال إفريقياء أولا بالمساهمة بفعالية في استعمار القرائر، وثانيا بالشاركة في بلورة الأفكار المبكرة الناهية إلى وحول تلغرب واحتلال أرضه لعليها منذ لقرام هذا الأحد بواقعة إسفى 1844).

Raymond Thomassy, le Maroe: Relation de la France avec son 2,4-79

Empire (Paris, C.N), 1895

<sup>80 -</sup> التعلق في علما الموضوع: الغار: من الإسواطورية الل الاسوالية في

Girardet, L'idée coloniale en France de 1871 à 1962, PP. 21-171

النظام الاجتماعي كان محقوظا أساسا بمؤسسة التضياد بين الوحدات الاجتماعية، وليس بواسطة الحكم المركزي<sup>90</sup>. ثانيا : بعد الامماج في المنظومة الراسمالية

إذا كان البحث التاريخي الاجتماعي الاستعماري حول المغرب العربي قد تأسس على منطلقات سلبية إزاء إرث المغاربة وقضاياهم الكبرى، فإن إستراتيجية فرنسا المعتمدة لهذا البحث، والموظفة لنتائجه وأحكامه، قد سعت إلى إدماج المنطقة ضمن دائرة الرأسمالية ومداراتها الاقتصادية والثقافية والحضارية، لم يكن من اليسير على فرنسا أن ترتكز على وسيلة ولحدة لتحقيق بعد الإدماج، واستنفاد مراميه، بل سعت، بالعكس، إلى تتويع أدواته حسب نوعية التطور الحاصل في مسلسل الاستعمار وتقدم مراحله... فهكذا ستشدد على الإدماج بمعناه العميق والواسع في حالة الجزائر (أ)، في حين ستستبدل مشروع التجنيس والسياسة البريرية في وضعية كل من تونس والمغرب الاقصى (ب)، وفي النموذجين معا استثنت فرنسا على والمغرب الاقصى (ب)، وفي النموذجين معا استثنت فرنسا على المترابة من الكتابات العلمية والمياسية لتبرير هذا البعد في استراتيجيتها الاستعمارية إزاء المغرب العربي.

أحتكاد تجمع مجمل الكتابات، التي أرخت للاستعمار القرنسي في ظل الإمبر اطورية الثانية ألا على أن الجزائر حظيت بمكانة خاصة لدى تابليون الثالث، لعل اكثرها دلالة قيامه بزيارتين متتاليتين لها، عامى 1860 و 1865 ـ لذلك سيتعين على

مشاربها 8 لم تشذ عن المنطلق الذي حكمها ووجه فرضياتها أي العمل على تقديم تبرير تاريخي لمشروعية الاحتلال، فالجزم بضعف مكانة الإسلام في التوجيه، وعجزه عن بناء دول مؤسسة على قلسفات للتنظيم والحكم، حدا بالبحث الاستعماري إلى تقديم ثنائيات قلما تتحقق معها الوحدة الوطنية لبلاد المغرب في الزمن المنظور وغير المنظور معا، لعل أولها، أن البرير وإن أسلموا بالتتريح 8 ، فقد ظل إيمانهم مسطحيا قياسا لمسيمية تضامنهم المؤسس على العرق والجنس 8 ، الوقع التاريخي الذي تثبته تقاليد البربر، وأعرافهم ونمط عيشهم 88 ، والمظهر الآخر لهذه التنائيات يتجلى في التعارض "المستديم" بين القيائل الموالية للمخزن (بلاد المنبة). وهي الثنائية التي أجهدت الأبحاث الاستعمارية من أجل بلورتها في ما أسعته تظرية الانصاف الشهيرة 8 التي تذهب إلى أن

Internationales, 1938); E. Doutté dans buffetin bibliographique de l'islam Maghrébin (1<sup>ee</sup> semestre 1997) S. GaP o et Gabriel Camps, « L'origine des berbères », dans : l'islam société et communauté ; Anthropologie du Maghreb, sous la direction d'Ernest Gellner.

89-أو ما يسمن الله (Leffs) بالغرب الأفلس، والمنف (Seffus)،الغزائر وتوسن حول علوية الله و

کابات روبو موخلق (R. Montagne) ، اطر رسالة محمد الوبوري:

Berdouzi, Structures Politiques du Maroc précolonial, Partie I, chap. 2, PP. 78-103

empire ». Revue Historique, N° 223. (Janvier-Mars 1960), PP-53-84

<sup>85-</sup> بالرغو من اتماء البحث الاستعماري إلى نسق أو بهة واحدة من الفكرو، فقد بلامس بداحله الدارات والعاهات، حصوصا ما بعد العقد الدالث من القرن العشري.

<sup>86-</sup> تلكر هنا في مقولة وفضى البرير دحول الإسلام وتورقم عليه، وهن المقولة التي لطلب العديد من الكتابات الاستعمارية

<sup>87 -</sup> Cf. Laroui , les origines sociales et culturelles du nationalisme Marocain, 1830-1912, PP. 167-168.

<sup>28</sup> على الأش مكنا عكر العديد من الباحثين الاستعماريين، انظر در اساتهم:
Georges Ondou, Institutions et Coutumes des berbères du Maghreb (Maroc, Tunisie, Algérie, Sahara), Leçon de droit coutumier berbère (Tanger-Fès, ed. Internationales, 1938): E. Doutté dans bulletin bibliographique de l'islam

<sup>90-</sup> تحمد صد الباقي المرماسي، الفتح والدولة في للعرب العرب، مشروع استشراف مستقبل الوطن العرب . عور "الفتح والدولة" وبروت مركز عراسات الوحدة العربان 1987) مر 14

EH.Cordier, Napoléon III et l'Algérie - - - - 91

(Alger: Heimz, 1937); Charles Robert Ageron, « Brève Histoire de la politique d'assimiliation en Algérie », Revue Socialiste (Mars 1956), PP225-236, et M. Emerit, « le problème de la conversion des musulmans d'Algèrie sous le second

الماريشال بيليمييه (petissier) (6 فيراير 1863) ميوقتم نابليون جملة من المقترحات، يقول فيها، "لا يمكن أن نقبل أن هناك مصلحة في ممارسة سياسة الإلحاق تجاه الأهالي، أي اقتطاع أجزاء من أراضيهم لتوسيع نصيب المحتلين من ذلك يجب أن نقتع العرب يأننا لم نقدم إلى الجزائر من أجل اضطهادهم واغتصابهم، ولكن جننا لنحمل إليهم الحسنات والتمنن والحضارة...، ليضيف: "يجب أن نترك تربية الخيول والماشية والزراعة الطبيعية للأرض للأهالي، ولنشاط الأوربيين وذكاتهم يجب أن نخول استغلال الغابات، المعادن، المقي، وإبخال الزراعات المتطورة، وأيضنا استيراد الصناعة التي تلحق وتواكب تطور الاستعمار..."

ب - يؤشر حدث احتلال تونس (1881) لتحولات نوعية ومتعددة الأبعاد، فهو مزامن لبداية انتقال الاقتصادات المؤسسة على نمط الإنتاج الرأسمالي، من الطور القطري والجهوي إلى المستوى العالمي إنتاجا واستهلاكا، وبالضرورة هو مقترن يشيوع قيم التنافس حول استعمار العالم واقتسام مناطق النفوذ ألا يما أن الحديث، وهذا تحول أساسي، مواكب للنظرة الجديدة التي تخللت التفكير المياسي الفرنسي تجاه تجرية الاستعمار ووسائل تطويرها، تحديدا منذ قيام الجمهورية الثالثة (1875) ألا فمن عناصر هذه الرؤية، التفكير في إيجاد صيغ جديدة للاحتلال عناصر هذه الرؤية، التفكير في إيجاد صيغ جديدة للاحتلال

P424 Julien, Histoire... (Paris, PUF) T.2 , -94

رأس الجزائر حاكم، يعتمد القوة لترسيخ الاستعمار وضمان استمر اربته، ويصر في الوقت نفسه على أن يتم الإدماج تدريجيا وعلى مراحل، إنه الحاكم 'راندون (Randon)، الذي قاد البلاد ما بين 15 دجنبر 1851 و 25 يونيو 1858 ° ، و فق هذه النظر ة، سبقم التركيز على إحداث شقوق داخل القوى المكونة للمجتمع الجز الري، حيث سيعمل المارشال راندون على تقويض سلطة رجال القبائل وأعيانها"، وبالمقابل تقديم امتيازات مالية إلى بعضهم من رجال الإدارة من أمثال الأغات والقواد والشيوخ، واقتتاعا منه بالدور الذي تزاوله الزوايا ورؤساؤها، فقد حيد من اجل استمالة الطرقيين ومراقبة إطاراتهم الدينية، وأيضا إدراكا منه لمكانة التعليم والثقافة الإسلاميين في حياة الشعب الجزائري، عزل المشرفين على المدارس القرآنية في القباتل، مؤسسا على غرار ذلك ثلاث مدارس في كل من قسنطينة وبليدة وتلمسان، متمتعة بنظام تعليمي تابع من حيث مناهجه ومضمونه لنظيره بالمتروبول، عسى أن يتمكن من اعداد أطر مؤهلة لأن تضمن نوعا من الولاء لفر نسا.... وال

نميل إلى القول بأن السياسة الفرنسية تجاه الجزائر لم تستقم على خط واحد ومنهجية موحدة، وأن التجريبية هي التي حكمت إستراتيجيتها، بحسب تطور الاستعمار وتمشيا مع المشاكل التي واجهها في بلاد الجزائر، ففي رسالته إلى

<sup>95-</sup> عَكُر أساما في مواثر براين (1884-1885)، الذي عفتضاء جددت ضوابط الاحتلال وقسمت

الفارة الإعريقية إلى مستعمرات. للتدفيق في السياق الشريحي لهذا المؤثر، ومصمون مقررات وطبيعية الفوي

العاطلة فيده الطوة

E.H Guernier L'Afrique champ d'expansion de l'Europe (Paris. A, Colin 1938), PP 64-78

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> - Girardet, l'idée coloniale en France de 1871 à 1962, chap.4 a la conquête de l'opinion », pp. 109-144.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>- للاطلاع على مشاطه المسكري والسياس، وأبضا حصية عند الاقتصادي والاحتماض، الطرا

A. Rastoul, Pages d'histoire contemporaine: le Maréchal Randon, 1795-1871: d'après ses mémoires et des documents inédits Etude militaire et politique (Firmon, didot 1840), P. Ben Soussan «L'ouvre économique de Randon », (mémoire de DES, Alger Faculté des fettres, 1954) et Drimarcci, « La politique indigêne de Randon » (mémoire de DES Alger, Faculté de fettre, 1956).

<sup>93-</sup> وهي السياسة الن حكمت علوة فيدرب بالسيعال انظر:

R.de la vignette," Faidherbe \(\gamma\) dans ch. A. Julien (et) les techniciens de la colonisation (XIX-XXS) paris, PUF, 1947, PP 75 et s.

(12-7-1923) والشيوخ (20-12-1923)، الاعتبارات التي قدرتها الإقامة العامة الفرنسية من قبيل الدوافع الكفيلة بالتشجيع على التجنيس والتنصير معاد القد أبانت التجربة - تنص ديباجة القانون - على أننا إذا أردنا أن نكون بتونس مجموعة من القرنسيين ذوي الأصل الأوروبي، وينبغي أن نسيل ونيسر، بالقدر الممكن، اكتساب الجنسية الفرنسية بأقاليم الحماية... وأخيرا، وبالرغم من إصرارنا على عدم المساس بسلطة الباي على رعاياد، فمن الواجب أن نسيل إمكانية الحصول على الجنسية الفرنسية لكل من التونسيين الذين يستحقون الإدماج، وذلك بالنظر للخدمات التي قدموها أو هم قابلون لأن يقدموها

في سبيل القضية الفرنسية بتونس... 100٠

فضمن سياق التفاول بجدوى التجنيس والدعوة إلى توسيع قناته وتليين شروطه، سيكتب إميل مورينو عن حملة التجنيس بتونس، مؤكدا: على أن الذي يجب أن نرسخه بكل شن يأجيزة الإدارة الفرنسية بتونس، هو عقلية التجنيسات الضرورية، فكل أجنبي، أو إسرائيلي، أو مسلم، يبدي رغبته، سواء للمراقب المدني أو لمحيطه، لاكتساب الجنسية الفرنسية، إذ تأجر شريف، ملاك قروي أو حضري، هؤلاء الذين لا تملك ما يمكن أن نؤاخذهم عليه، أو عامل شجاع وخدوم، حصل ما يمكن أن نؤاخذهم عليه، أو عامل شجاع وخدوم، حصل يشرف على قوته وعيش عائلته... فيمجرد أن نتعرف على بشرف على قوته وعيش عائلته... فيمجرد أن نتعرف على رغبته لأن يصبح فرنسيا، يجب أن نتخذ كل الإجراءات من للن الممثل المحلي السلطة الفرنسية لكي يصبح طلبه، بالسرعة لكن المعثل المحلي السلطة الفرنسية لكي يصبح طلبه، بالسرعة الذن الممثل المحلي السلطة الفرنسية لكي يصبح طلبه، بالسرعة الذن المعثل المحلي السلطة الفرنسية لكي يصبح طلبه، بالسرعة الذن المعثل المحلي السلطة الفرنسية لكي يصبح طلبه، بالسرعة الكناملة جاهزا لكي يحول ملقه بدون أجل إلى ديوان القنصلية...

تختلف في شكلها عن تلك التي طبقت في الجرائر، فكان مفهوم الحماية (Protectoral)، كما وقع العمل به في تونس أو لا (1881)، وفي المغرب الأقصى لاحقا (1912)، فالحماية و إن بنت نفيا للإلحاق المباشر والإدماج، وإقرار ضرورة الإبقاء على المؤسسات والأنساق التي ترمز إلى وجود الدولة المحمية وكيانها، فإن مضمونها كقلسفة وقيم، يتعنر أن نتمثله خارج سياق الظاهرة الاستعمارية وأبعادها، الأمر الذي يسهل استنتاجه من نصى معاهدتي باردو (1881)، وفاس (1912)

فإذا كان الاستعمار المباشر حتم على فرنسا نهج سياسة الإدماج في الجزائر، كما جمد ذلك نسبيا قانون كريميو (cremienx) ألا فأن اعتماد مفهوم الحماية حدا بالاحتلال إلى البحث عن صبغ جديدة تر اوحت بين التجنيس بتونس والسياسة البربرية بالأقصى.

لقد نهضت الدعوة إلى التجنيس على عدة ضرورات عكستها الصحافة الفرنسية والمنابر المدافعة عن استمرار الاستعمار في تونس<sup>99</sup>، كما فسر قانون (E Morinaud) الخاص باكتساب الجنسية الفرنسية، والموافق عليه من لدن مجلس النواب

Française (juin 1927), P. 239 et s.

199

<sup>97-</sup> الإطلاع على نص معاهدة باردو مثلاً: انظر عبد الرحن تشامي، المسألة التونسية والسياسية العنمانية 1881-1913، نرجة وتعليق عبد الحليق السيمين (تونس: دار الكتب الشرقية، 1973 بم عرد 286-286 والملجق وقد 2).

<sup>98-</sup> الواتف كريمو (A Cremiesx) هو وزير العدل اليهودي في حكومة غامينا (Gambetta) التعاول في المحقينة ومضمون القانون الذي أصدره وكذا تتلف الإهراضات التي أبدتها بعض فطاعات الرأي العام الدرسي، اعلل:

S.Posencer, Adolphe Crémieux 1796-1880 prélace de Sylvain Revi (Paris, F Alcan, 1934) T2, Charles du Bouzet, les israélites indigênes de l'Algèrie pétition à l'assemblée nationale contre le décret du 24-10-1871, (Paris, 1871). Cave et Bulletin du Comité de l'Afrique

<sup>100 -</sup> Voir Sadok et Menif, « Islam face au colonisation en Tunisie », (Mémoire de DES, Paris, 1974), P. 111 (annexe 3).

الشؤون الأهلية، شرع يتشكل تصور عن المجتمع المغربي،

يقدم تعارضا بين البربري الطيب و العربي الضال الشرير... 103 تلك التي بدأت باحتشام ثم أخذت صيغة علنية بالظهير البربري الصادر في 16 مايو 1930 104 الذي لم يكن

مجرد مصادفة، بل قدم لتنفيذ مشروع فصل البرير عن العرب في المغرب... 105.

فمن أجل أن تعطي لشعار "فرق تسد" مدلوله التاريخي، اعتمدت الاسطوغرافيا الاستعمارية بعض مصادر التأليف العربي- الإسلامي، كابن خلدون، وابن أبي زرع، ومؤرخ القرن التاسع عشر أبي العباس بن خالد الناصري 100، متخذة من التطور النسبي الحاصل في أدوات البحث التاريخي-الاجتماعي 107، أساسا للتتظير لما أسماه "شارل روبير أجرون" الأسطورة البربرية 108،

103 - h. A. Julien , le Maroc Face aux impérialismes, 1915-1956 (Paris, Jeune Afrique, 1978), P.99.

 104 خارل أندره حوليان، إفريقيا الشمالية تسور: القوميات الإسلامية والسيادة الترسيد، ترجمة اللحي سليم (و أعرون)، مراجعة فريد السودان، وتولس: الدار الترسية للنشر، 1976) من 170.

105 - محمد عابد الحاري، يقطة الوعي العربي في العرب، مساهمة في نقد السيولوجية الاستعمارية في المحلور الوعي القوم في المعرب العربي، محمومة من الباحثين، سلسلة كلب المستقبل العرب، 8 (مووت: حركز دراسات الوحية العرب 1986)، حي. 49.

107- عكر أساسا في علمي الأركبولوهما والنساليات

فيهم ومنهم نستطيع أن نكون قبل خمس سنوات 125000 فرنسي بتونس... إن الوطن سيحتقظ لهم ياكبر دين من الاعتراف...."101

إن الأستعمار الفرنسي - وهو مصر على اعتماد التجنيس أداة لتوظيف جزء من قناعاته ضمن إستراتيجيته بهذا بالمغرب العربي - لم يقف عند إصدار مراسيم تنظيميه لهذا الغرض، بل ساعد على تأسيس أجهزة لرعاية مصالح المتجنسين التونسيين وصيانة حقوقهن من ذلك 'عصبة المسلمين الفرنسيين الساسية، كما هو وارد في القصل الثاني: القامة تضامن الأساسية، كما هو وارد في القصل الثاني: القامة تضامن أولئك الذين هم في حاجة إلى مند معنوي ومادي، ب - تنمية حب الوطن بين الأعضاء، ج - تدريب وتعليم الفرنسيين الجدد على الممارسة المتعلقة الحنرة، والأمينة لحقوقهم الاجتماعية والسياسية، د - القيام بحملة واسعة بجانب التونسيين قصد الزيادة على سنة في عند المنخرطين بالعصبة، - وذلك لأجل أن نبين كم مدينة، تونس الصادقة، لمنخاء وأريحية الجمهورية الفرنسية ... .. 102

تقدم السياسات البريرية فصلا اخر من فصول الإستراتيجية الاستعمارية في المغرب العربي، فإذا كان بعد الإستراتيجية الاستعمارية في المغرب في تونس، قد شكلا عصب هذه الإستراتيجية، فإن السياسات البريرية بالمغرب الأقصى لم تشذ عنها. تلك السياسات التي حدد اسسها شارل اندريه جوليان"، بقوله: "بدافع المصلحة السياسية لدى البعض، وباقتناع لدى الأخرين، ونوع من المثالية عند بعض ضباط

<sup>108-</sup> المطلح التحداد علال قبله السياسة فيرية للإقامة بالمراب ما ين 1913 و 1934- والك صنى -108 Charles Robert Ageron, Politiques coloniales au Maghreb (Paris, PUF, 1973).

<sup>101 -</sup> Emile Morinaud, « encore un mot sur la croisade des nationalisation en Tunisie », la Dépêche Tunisienne (9 nov. 1926).
102 - Menif... Op. cit, P. 113.

TO CONTROL

من القساوسة، والجغر افيين، والمستكشفين والجنود. لنقر أ جانيا من مظاهر التأثير الذي مارسه هؤلاء على قطاعات المجتمع المدنى الفرنسي وفكر نخبته المياسية، بالرسالة التي بعث بها ماسينيون إلى إحدى السلط الأسقفية، يشرح فيها تطور السياسة البربرية، بتاريخ 9 مارس 1951، يقول فيها القد كانت فعلا بالنسبة إلى (القضية البربرية) مشكلة وعي ديني وعلمي في الوقت ذاته، فخلال أربع سلوات 1909-1913، حيث كان الأب دوفوكو يستعجلني كتابة ويصوت حار، الخصص حياتي بعده لهذه الحركة الدائرية، التي من المستازم عليها أن تلفي اللغة العربية والإسلام بشمالنا الافريقي لصالح اللغة الفرنسية والديانة المسيحية، وذلك على مرحلتين: ١- بعث هذا التكوين الرسوبي اللغوى والعرفي القديم للبربر، 2- الإدماج بواسطة اللغة والقانون- فكفرنسي مسيحي، وككل الغزاة المبتدئين، كتب مناصر اليده الأطروحة، بل وأمنت بالإدماج الفرنسي المسيحي للقبائل عبر الحركة البربرية... 112 ، تلك واحدة من القناعات، الكثيرة والمتنوعة، التي شملت الأرضية النظرية والإيدبولوجية أسياسة فرنسا البربرية بالمغرب الأقصى، وهي بتقديرنا، السياسة التي لعب ليوطى دورا في انتقاء وتثبيت عناصرها على امتداد مرحلة وجوده كمقيم عام بالمغرب (1912-1925)113. قلبوطي، وهذا مغزى تشديدنا على شخصيته، لم يكن واعبا

Charles Eugène De Foucauld, Reconnaissance au Maroc, 1883-1884 (Paris, Société d'iditions géographiques, maritimes et coloniales, 1934).

ثلاث خلاصات مركزية حكمت السياق الفكري والإينيولوجي، الذي تمت ضمله صياغة السياسات البربرية بالمغرب الأقصى على وجه خاص، وبالمغرب العربي عموما:

 أولها، الإقرار بوجود تناقض سديمي بين العرب والبربر.

وبناء على هذا الاختلاف في التكون التاريخي
 للعرقين، هناك دعوة لتفضيل الجنس البربري على نظيره العربي
 لقابليته، بتقدير الاستعمار، على التطور المدنى والحضاري.

- وثالث هذه الخلاصات، استعداد البربر واكتسابهم الية الاندماج بالمجتمع الغرنسي سياسيا واجتماعيا وثقافيا.

إنها الخلاصات التي ستشكل الأساس النظري للعديد من الرموز الفكرية والروحية الوازنة، بل الفاعلة في تطور السياسات البربرية، من أمثال هنري سيمون وجورج يوردون، وبول مارتي 100 وهنري برونو 110 والأب دو فوكو 111، وغيرهم

<sup>112 -</sup> Julien, le Maroc face aux impérialismes, 1915, 1956, P. 158. المراحة الطرق في عال صياحة صياحة والسالورية الطرق المسالورية الطرق المسالورية الطرق المسالورية الطرق المسالورية الطرق المسالورية الطرق المسالورية المسا

<sup>109-</sup> وأن مارين من مواليد 1882 باخرائر، عمل في الخيش الفرنسي في كل من تونس (19011912) ملاوة على أمريت بالسنعال (1912-1921) وهو أيضا وأساسا من المسلووات السنعين عن السياسة الأهلية، والأصناق الملم بن اليوطي، كما أنه معروف يوفرة كتاباته وأنفائه، التي وظفت في أطلبها للدفاع عن المدروع الاستعماري القرنسي بالمرتب

<sup>110-</sup> هري رونو، هو واحد التحصصين في القانون الإسلامي والأهراف البررية، ومن العاملان في ملك الحاملة بالموب منذ 1920، والمدرسة العلما الغة العربية والمهجنات البررية، ومعهد الدراسات للغربة العلما منذ 1913، كما أن دراساته وأاعاته مثلث الأسلس الذي الصندته سلطات الاحتلال النظم مامان العرف من الناصة القضائة.

<sup>111-</sup> خارل عوض كو، الحاسوس والراحب الذي قام برحلة مطولة باللغرب، زار حلاقا أهم الماسر وتعرف إلى سكامًا وتقاليدهم، وكذا أتباط هيشهم ونوعية علاقاتف وحمم فوقم الاقتصادية والاحتمادة والعسكرية، وقد شكلت خلاصات مذكراته اليومية سندا الهكريا ودليلا علميا لاستعمار الغرب، هذا الذي نشر أنت عنوان:

WATEN.

أهمية اعتماد سياسة التمييز العرقي كمدخل التعميق ضعف المغرب ومؤسساته وحسب، بل كان مدركا أيضا ضرورة تماك الأداة القادرة على إنجاز مثل هذا المشروع، سيما وقد سبق له أن عاين وعايش إخفاقات سياسة القبائل بالجزائر، الأمر الذي تفسره تلك الإجراءات المتخذة بناء على يحث ودراسة عميقين ومتزنين 114.

-114 من مظاهر هذا الإصرار، حرص ليوطي والنجة السياسية والصنكرية السيامية الساعدة الد، على تتجمع أسس التاقض بين العصرين العرق والربري، وبالضرورة إبراز العاصر التي تحق بقدر، البربري من العرق: كملاته بالسلطة النياسية ونظام الحكم، أو مكانة العرف بالسبة إلى حياته العامة، أو مدى صود استعداد الانتمام الطنع القرنسي براغ.

115- للدقيق في حلفية هذا الظهير، مضمونه وأبعاده انظر: المحمد مالكي، الحركات الوطبة والإستعمار في المغرب العربي (بيروت-مركز فراسات الوحدة العربي، ط.1، 1993)، عن. 196 وما هد.

116- من هذه الاقراحات، نصبحته بالإشاء على الربر كما وحدوا من حيث العابات، والتقاليد وألفاط العبش وعدم إدحال مظاهر تنظيم الإداري وللدن التي تواتر العبل ها في مؤسسات للجزان، وأبهت تشميده على إشاهة الفكر دقراق والتقال.

117 للاطلاع على النص الكامل الطهير، انش يوعيان الحركة الوطنية والطهير الوبري، الدار البضاء، دار الطاهة الحديثة 1979، عن 11 وما يعد.

واضح عزل العنصر البربري عن نظيره العربي، محددا للأول

قوانينه وأعرافه ومؤسساته القضائية، العرفية منها (الفصول ١-

2-3-3) والفرنسية (الفصول 4-6-8)...فهل نجح الاحتلال،

استنادا على كتابات باحثيه ومنظريه، في تعميق شرخ التمييز

بين العرب والبربر، وتطوير هؤلاء خارج الإسلام في أفق

1930 على السياسة البربرية الفرنسية، بشكل أثبت سمو الوحدة

الوطنية المغربية، وعمقها في التاريخ ١١١٠.. كما اعترف بذلك

باحثون فرنسيون، أعيتهم سياسة بلدهم، فراحوا يشخصون

اعطابها بالقول: "إن جمع عوائد البربر في شكل قانون ومحاولة

تطبيقها بعد خطأ فاحشا... لأن العرف البربري عبارة عن

عادات وأوضاع نشأت في وسط متأخر، فتطبيقها الأن بعد أن

ارتقى المجتمع وكثرت المعاملات واشتبكت المصالح وصار

البرير أهل عقار وتجارة هو ما يرجع بهؤلاء القوم إلى الوراء وقد يضر الفرنسيين أيضا، هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإن

وسطا متدينا كالوسط المغربي لا يفيد فيه إلا قانون له صبغة

مقدسة، بحيث يعد خرقه جريمة لا أمام ضمير الإنسان فقط، بل

أمام الله تعالى وليس العرف البربري بذي صبغة دينية بل هو مع

لقد رئت الأحداث التي تلت استصدار ظهير 16 مايو

تتصير هم؟ 118

<sup>119-</sup> للافتلاع أكثر، الطر: الصد مالكي، الحركات الوطبية والاستعمار في المعرب العرب... جس، ص 203-204.

- VAIAU

تحيل خلاصات هذه الدراسة على وجود علاقة طردية بين تطور النظام الرأسمائي وبروز الظاهرة الاستعمارية وبين هذه الأخيرة والكتابات الصادرة في نهاية القرن التاسع عشر والعقود الأولى من القرن العشرين (السمبولوجيا الاستعمارية)، التي عملت في مجملها، على تأطير الاحتلال وتوجيه سياساته، والأكثر أهمية على تحديد صورة الأخر (المستعمر) باستراتيجية المستعمر، لكن، بالرغم من جدالة العلوم الاجتماعية، ونسبية تقدم أساليبها (ادواتها المنهجية) وحقولها المعرفية (علم الحفريات، واللمانيات أساسا)، فإن منطق الجزم هو الذي ساد جل أبحاث السمبولوجيا الاستعمارية، سيما في الحكم على تاريخ للمغرب العربي، دينا ودولة، ومجتمعا، وهو منطق مواكب عن مشروعية الاستعمار بل الحق في الاستعمار على الدفاع عن مشروعية الاستعمار بل الحق في الاستعمار عن ضروراته في حقل الدفاع عن مشروعية الاستعمار بل الحق في الاستعمار عن الدفاع).

لقد فقدت "السببولوجيا الاستعمارية مكانتها، واستغذت وظيفتها، مع انكسار الاحتلال وانطفاء جذوته، وحسنا فعل باحثون لخرون، حين أعلنوا نعي الاستعمار ودعوا إلى النصات إلى "الأخر" عبر تفهم عدالة قضيتهم، التي هي أول وقبل كل شيء قضية العيش الحر المستقل.. فهكذا سيرفع جيل من الباحثين شعار مساعلة الاستعمار ونقد اطروحاته والدعوة إلى مراجعة منطلقاته.. وفلامس عند قراءة متون كتابات رموزه

وجود وعي بضرورة الاعتراف بـ الأخرا، تاريخا، وتراثا وحضارة.. وهو بتقديرنا وعي شقي، قلق منشد إلى عظمة التاريخ الاستعماري، وجنون الامبراطورية الكبرى تارة، ومندفع إلى ممارسة الواقعية، والإنصات إلى اتجاه التاريخ، الذي هو اتجاه التحرر والاستقلال، طورا أخر.. فمن اسماء هذا ( Aime (Felicien Challaye) "ماليه" ( Aime (Felicien Challaye) (Cécaire) ولوسيان رومييه (Lucien Romier) وغيرهم... ألم يصرخ ريفه مارن بصوت مرتفع في وجه الاستعمار قائلا: الحضارة، التمدن، كبرياء الأوربيين ومدفن براءتهم، إنك تشيد مملكتك على جئت الأخرين، فكيفما ابتغيت، ومهما فعلت، ستعيش في الرياء، ففي نظرتك تتحبس الدموع، وتصرخ الألام، إنك القوة فوق القانون، فأنت الست مشعلا، لكن حريقا، إن أي شيء تمسه تتلقه... الله وبعد، لقد ولت حقبة الاستعمار وتعمق وعي الناس واتسعت دائرة معارفهم وتتوعت مدركاتهم.. لكن هل تغيرت علاقة الآما ب الآخر؟ هل تبدلت الصورة التي نحتها منظرو القرن التاسع عشر والعقود الأولى من القرن العشرين؟ قد لا تسعفنا الكتابات التي تتثاول حاضر العرب والمسلمين كثيرا في الجزم بحصول قطيعة في الأسس المشكلة لمدركات هذه الصورة وجزئيات مقاطعها فهل يفسر ذلك بمكر التاريخ؟ قد تكمن الإجابة في أن المدخل لإعادة بناء الصورة المتبادلة بين العرب والغرب هو الحوار العلمي، المؤسس على البحث العميق، المتخلص من وزر الابديولوجيا وضغط التاريخ.

120 - المولة إلى سنوك هو هروشه"، وترفة في: بوعياده الغركة الوضية والطهير الدوري، ص 594-

595 وفوى كيو مستشرقي أوربا بفساد السياسة الوبرية.

<sup>1921).</sup> 

<sup>121 -</sup> Rene Maran, Batouala, Véritable roman nègre (Paris, A. Michel, 1921).

بعض انعكاسات التواجد الفرنسي بالفيتنام د. كان تشان تون - الفيتنام-

LIVA) (AV)

أيتها السيدات، أيها السادة، اسمحوا لي أن أقدم مداخلتي هذه تحت عنوان:

بعض انعكاسات التواجد الفرنسي بالفيتنام

إنه لشرف عظيم لي أن أشارك في هذا الملتقى، وأود بادئ ذي بدء أن أوجه تحياتي التضامنية والأخوية إلى الحضور الكريم كما أود أن أشكر على وجه الخصوص أصدقاعنا الجزائريين الذين شرفوني بهذه الدعوة وسهلوا لي العشاركة في هذا الحدث الكبير.

وكل النجاح أرجوه لهذا الملتقى.

T WATEN

في الوقت الراهن، أصبحت العلاقات بين جمهورية الفيتنام والجمهورية الفرنسية في تحسن مرض للغاية ومع ذلك عرفت هذه العلاقات العسر واليسر. ومن جهتي أنا، لا ينبغي لهذا الملتقى أن يكون فرصة للتذكير بماض اليم للعلاقات بين البلدين، لكن، ولأن موضوع الملتقى يتناول الحقيقة التاريخية، وجدنتي أمام بعض الانعكاسات الخاصة بالتواجد الفرنسي بالفيتنام في الماضى.

ويجدر بنا في بادئ الأمر أن نعيد تحديد نطاق كلمة تواجد في مختلف السياقات التاريخية من أجل أدراك أقضل للتحول الجوهري لهذه الكلمة. وفي رأبي أنا، يمكننا تحديد نطاق كلمة تواجد في مختلف السياقات التاريخية من أجل إدراك أفضل للتحويل الجوهري لهذه الكلمة وفي رأبي أناء يمكننا تحديد مفهوم كُلْمة تُولجد "المستعملة في إطار هذا الملتقى بمعنى السيادة الفرنسية على أقطار ما وراء البحر بيد أنه، وبعد انهزام فرنسا أمام المانيا كانت النتيجة أن استبدل التواجد الفرنسي بالالماني على القطر الفرنسي ذاته. فعاذا كان مال التواجد الفرنسي على أراضي ما وراء البحر؟ في الثامن من ديسمبر 1954- أي يوم فقط بعد تشوب حرب الباسفيك (المحيط الهادئ) - وقع الأمير ال جان ديكو - المحافظ العام بالهند الصينية - على اتفاقية تعاون مع اليابان تعطى بموجبها الضوء الأخضر للاحتلال الياباتي والحماية المشتركة للهند الصينية حسب زعمهم، لكن الذي حصل هو إقامة قاعدة عسكرية باباتية ضد الحلف قمادًا كان هذا "التواجد" الفرنسي بالهند الصينية؟ بضربة حسكرية ساحقة في التاسع مارس 1945، اعتقل اليابانيون المحافظ العام ديكو واستولوا على مجمل القطر الهند الصيني، كما تمت مطاردة الجنود الفرنسيين ليستسلم البعض منهم ويغر البعض الأخر إلى كان- مين (الصين) ورفض الفرنسيون التعاون المقترح من قبل

الفيتنام من أجل الكفاح ضد البابانيين فماذا كان يعنيه التواجد الغرنسي بالهند الصينية بمفهوم فرض الحماية؟

في الثاني من سيتمبر 1945، كان لرئيسنا هوشي مين الحق في التأكيد بأن شعب الفيتنام قد استرد سيادته من أيادي اليابان فمن خلال ثورات أوت العامة، استعاد الفيتناميون بيتهم وجاءت ولادة جمهورية الفيتنام الديمقر اطية بعد إعلانه الاستقلال ماحية كل الروابط الاستعمارية مع فرنسا. فماذا بقي للتولجد الفيتنام خلال هذه الحقية التاريخية؟

بقراءة تاريخ تشكيل الإمبر اطورية الاستعمارية، نفهم جليا أن التواجد الفرنسي في ما وراء البحر (سواء في أسيا أو إقريقيا أو أمريكا أو أوقيانوسيا) لم يكن يعني سوى الغزو والتقتيل والاستبداد والاستغلال وقد أدين التواجد الفرنسي في ما وراء البحر على العموم وفي الهند الصينية على وجه الخصوص من قبل تغيين أي كيوك (فيما بعد هو شي مين) في كتابه te proces de شيمين) في كتابه الماضي، وبعدها انتقد من طرف أندريه فيوليه في كتابه SOS الماضي، وبعدها انتقد من طرف أندريه فيوليه في كتابه 1936.

ومنذ بداية الطلقات المدفعية الأولي على دانانغ بأمر من الأمير ال ريغولت غينويي في ا مبتمبر 1958 إلى غاية فرض القوة من قبل اليابانين في 09 مارس 1954، أصبح التولجد الفرنسي بالفينتام أمرا حقيقيا ومع ذلك، ينبغي لنا أن نؤكد أن الشعب الفينتامي كان يكافح بلا هوادة ضد الغزاة الفرنسيين وكان يسعى بكل الومائل إلى وضع حد لتواجدهم لمبيب بسيط مفاده أن: هذا التواجد لم يكن يعني شيئا عدا الغزو وهكذا خاض الشعب الفينتامي كفاحه - جيلا بعد جيل - منذ قدوم الفرنسيين إلى غاية استقلال الفينتام ونهاية علاقاتها الاستعمارية مع فرنسا.

وتلفت دراسة التاريخ الفيتنامي خلال هذه الفترة، انتباهنا إلى أوجه الشبه بين العديد من المستعمرات الفرنسية الأخرى لاسيما الجزائر بدءا من "حادثة المروحة" لرئيس الدولة الجزائري (الداي) إلى غاية ثورة الثماني سنوات للأمير عبد القلار... ومن الواضح جدا أن لا واحدة من المستعمرات الفرنسية كانت ترغب وتقبل بتواجد فرنسا الوطن الأم لتقرض حمايتها.

ومن بين زعماء الثورات المخوضة صد "التواجد الفرنسي" بالفينتام برز المنقفون الوطنيون على غرار عدد من الملوك مثل هام نغى مع "نداءه للخلاص الملكي" والملك تهان تهاي ودوي هام ويسبب احتجاجه على التولجد الفرنسي، تم إبعاد الملك هام نغى إلى الجز اثر لمدة 55 سنة إلى غاية وفاته (1943-1888) والملك تهان تهاى إلى غيونيون لمدة 31 سنة (1947-1916) قبل أن يوضع تحت الإقامة الجبرية في مقر سكناه بسايغون أما يخصوص الملك دوى تهان تهاى، فقد ثم نفيه إلى غيونيون لمدة 29 سنة (1916-1945) ورغم ذلك كله تواصل الكفاح ضد "التواجد الفرنسي" على جل القطر الفيتنامي ويمكننا أن نذكر في هذا الصدد حركة نغيين ترى فوونغ الممتدة من الجنوب إلى الشمال، وحتى حركة هونغ هوا تهام التي داست اكثر من عشر سنوات ولم تكن في يد زعماء الثورة، حين القي القيض عليهم من قبل الفرنسيين، أية وسيلة للتخلص من عقوبة الإعدام مثلما حصل لنغيين ترالغ تريك وهوانغ هوا تهام ومن جهتهم دفع الفرنسيون ثمنا غاليا بسب حملاتهم الاستعمارية، ولناخذ على سبيل المثال، تلك البعثتين العسكريتين إلى الشمال أين دفع القائدان العامان الفرنسيان، فرنسيس قارئيي وهنري ريفيير، حياتهما جراء جرائمهما المقترفة في حق الفيتتاميين.

وفي عام 1884، تم التوقيع على معاهدة فيتنامية - فرنسية وهي معاهدة غامضة تتعلق بتسليم فرنسا بلاط هيو (Huc) اعترافا بالحماية الفرنسية وبالتالي، تواصلت الحركات الشعبية المعادية لفرنسا بإدارة هام نغى والمتقفين الوطنيين وابتداء من سنة 1886 على وجه الخصوص، مع استلام المحافظ العام الأول بول برت المهام وتعزيز سياسة الاستغلال الاستعمارية، استجاب المثقفون البرجوازيون لنداء الخلاص الملكي الذي اطلقه الملك هام نغي ثم تتابعت الانتفاضات لتعقبها المركات الثورية لفان بوا تشو وفان تشو تريته وقضية دس السم لها تانه بالإضافة إلى الاضطرابات بكوتشيتشينيا وعمليات التعرد التى قام بها الجنود الفيتناميون داخل الجيش الفرنسي التي كانت أخطرها عملية الانقلاب العسكري بتهاي نغين (هانوي) سنة 1917. وكان الاحتجاج على إرسال جنود من الأهالي للمشاركة في الحرب العالمية الأولى أحد الدوافع الأساسية لهؤلاء الثوار واستمر الوضع على ما هو عليه إلى غاية ميلاد الحزب الشيوعي الهند الصينية (1930) الذي ربط تدريجيا سياسته بمطلب التحرير لوطنى وما فتنت الحركات السياسية والثورات المسلحة المحلية خلال خمس عشرة سنة- على الرغم من جملة التعطيلات التي تسببت فيها عمليات القمع والتقتيل الدمويين من قبل الاستعماريين الفرنسيين- في تطور مستمر لتبلغ في نهاية المطاف غايتها في شهر أوت 1945 مع الدلاع الثورة العامة من الشمال إلى الجنوب.

وفي بيان الاستقلال المعلن يوم التأسيس الوطني، أكد الرئيس هوشي مين على ما يلي: منذ أكثر من 80 سنة غزا الفرنسيون بلادنا واضطهدوا شعبنا تحت قناع الحرية والعدالة والإخوة وما كانت أعمالهم إلا المساس بالإنسانية والقضايا العادلة.

TO TOWN

ومن جديد ندد الشعب الفيتنامي بالاستعمار معلنا نهاية التواجد الفرنسي في بلانا بيد أنه وفي ظرف شهر من استرجاعنا للسلطة، عاود الفرنسيون بتواطؤ مع الجيش البريطاني شن حرب على سايغون في محاولة منهد إلى "إعادة رفع رايتهم فوق معسكرة مفقودة وسعت حكومة جمهوريتنا الفتية وهي تقود كفاح الشعب ضد المعتدين الجدد إلى تحيين كل فرصة ممكنة للتعبير عن التطلعات المشروعة للشعب الفيتنامي لنيل استقلال الوطن وإعادة توحيده مع إقامة تعاون صريح وفائل المساواة مع فرنسا الجديدة وقد أكد الرئيس هويشي مين بوضوح على أن الشعب الفينتامي أبدى كل استعداده لأن يصبح صديق أو حتى تلميذا للفرنسيين ولكنه أبد لا يرضى بالاستعباد وبدون أي جدوى، قررت باريس إعادة الوضع مثلما كان عليه في السابق عبر تطبيق تصريح الجنرال ديغول: سنسترجع اجمل وردة في حديقة مستعمر انتا لقد كانت باريس مقتنعة كل الاقتتاع بانتصار جهازها مثلما مرره دي غول إلى القائد العام الـ CEFEO فيليب لكارك: إننا الأقوى والدلعت بذلك حرب واسعة النطاق. ورغم اختلال موازين القوى لصالح الفرنسيين، ثبت الشعب الفيتنامي في مقاومته بارادة صلبة الفشال أغراض الفرنسيين الدنيئة الرامية إلى إعادة إقامة تواجدهم وكلما امتنت الحرب كلما ازدادت فرنسا ضعفا على الصعيد الاقتصادي والاجتماعي ورات باريس تبوؤ سبعة قادة عامين وعشرين رئيس وزراء من بينهم جول موك الذي لم تدم عهدته أكثر من عشرين يوما ورينيه مايير الذي استمر في منصبه اسبوعا فقط ثم جاء انتصار ديان بيلنفو الذي أحرزه الشعب الفيتتامي والذي وضع حدا نهاتيا لتطلعات التواجد القرنسي، وتجدر الإشارة إلى أنه بعد هزيمة ديان بيانفو عاود الغزاة الفرنسيون مجزرتهم بالجزائر بأمر من باريس وبعد ثماني سنوات مع معاهدة ايفيان كان على باريس أن

تعود أدراجها وتحمل جيوشها ليسترجع البلد استقلاله، وقد كان الجنرال فونغيين جياب محقا عندما صرح بأن الإمبرياليين تلاميذ ميئون إنهم غير قادرين على استيعاب دروس التاريخ. وكان ينبغي انتظار 12 سنة بعد حادثة ديان بيان فو حتى يبعث الرئيس السابق دي غول إلى الرئيس هوشي مين 8 فيقري 1966 رسالة جاء فيها: كان بالإمكان تفادي الاضطراب الذي يمزق بلادكم إذا ما كان هناك تفاهم أمثل بين الفيتاميين والفرنسيين لقد جاء إدراك الأمور إذن متاخرا جدا.

حسب المعلومات المتحصل عليها في 23 فيفري 2005، صادقت الجمعية الوطنية الفرنسية على قانون يفرض الاعتراف بالدور الإيجابي الذي لعبه التواجد الفرنسي في ما وراء البحر وإعادة الاعتبار التاريخي لتضحية الجنود الفرنسيين على هذه الاقطار كما يستحقونه ولقد طالبنا بحنف مشروع القانون هذا.

أيتها السيدات، أيها السادة،

مواطنو بلد كان فيما مضى مستعمرة فرنسية، ومع ذلك فإننا لا نريد التنكير بألام الماضي ومنذ مئة سنة لاسيما خلال العقود الأخيرة، عرف العالم تحولات كبيرة وأدركت الحكومة بنفسها المفارقة التاريخية للحركة الاستعمارية وأشادت سنة 1960 بسياسة مكافحة الاستعمار، وفي أيامنا هذه إذا ما رأينا أنه من الضروري - لسبب بيماغوجي أو لأي سبب أخر - أن نعترف وأن نكافئ المشاركين في الحرب الاستعمارية، ألا يجدر بناون أي تعليق أخر - أن نرفع منحهم ونزودهم بأوسمة استحقاق بدلا من نصب فخ أخلاقي للتستر على قضية لا أخلاقية في الماضد.

وفي الوقت الراهن، نركز نحن الفيتناميون وجهودنا وقونتا على التعاون من أجل التعية من أجل الخروج من دائرة الفقر والتخلف. شعب غنى وبلد قوى ومجتمع عادل وديمقراطي

ومتحضر، ثلكم هي أهدافنا الكبرى وأسمح لنفسي بهذا الصدد أن أعيد ذكر بعض كلمات زعمائنا: "إن الشعب الفينتامي لا ينسى الماضي بشكل نهائي، لكن بوسعه أن يضع ألام الماضي وراء ظهره...".

وقبل أن أنهي مداخلتي، أسمحوا لي أن أوجه الإخوالي وأصدقائي من جميع الدول التي ساندت- بأي شكل سياسي أو معنوي أو مادي- الكفاح من أجل تحرير شعبنا خالص التحيات وأعمقها.

مداخلة لويس نيتو كيامباتا، مساعد برئاسة جمهورية أنغولا لشؤون قدماء المحاربين - جمهورية أنغولا- يسرني أن أجد نفسي مجددا في الجزائر، هذا البلد الذي كان مهدا للعديد من محاربي الحرية وممثلي عدة شعوب الذين كانوا أنذاك مضطهدين ومحبين للسلام وللحرية.

يسرني أن أهنئ منظمي هذه الأيام الذين منحوا فرصة للقاء للأصنقاء الذين قدموا من مختلف البلدان لكي يتسلى لهم التعبير عن الجوانب التي تمثل تجارب وانتصارات شعوبنا.

أوجه شكر خاص للسيد وزير المجاهدين الذي ينظم هذا الملتقى الدولي تحت موضوع "الاستعمار ما بين الحقيقة التاريخية والجدل السياسي" تحت الرعاية السامية لفخامة رئيس الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية السيد عبد العزيز بوتقليقة.

# سيداتي، ساداتي،

تشرفنا كثيرا دعوتكم لنا للمشاركة في هذا الحدث ونرى بانه من الضروري للأجيال الصاعدة؛ لاسيما أجيال البلدان التي عان سكانها من نير الاستعمار والاضطهاد، أن يعرفوا الخضوع الذي قدمه لجدادنا وكثير من الحضور هنا والتضحيات الكبيرة التي قدموها من لجل أن يرفعوا راية الحرية والهوية والسيادة والاستقلال.

في الوقت الحاضر، سيداتي، ساداتي، العالم مختلف. كذلك الأمر بالنسبة للرهانات التي تواجهها الإنسانية منذ الحرب الباردة إلى سقوط الكتل. كان بإمكان العالم أن يكون أفضل مع غياب أدوات اضطهاد الاستعمار، غير أن الأشكال الجديدة لعدم المساواة ظهرت في هذا الأخير حيث أصبحت العولمة مفهوم رائح يزداد نمو فضاءه وسط كل هذا الجدل.

TO THE

بالنسبة لنا نحن الأنغليون، يجري هذا اللقاء في سياق السلام الحقيقي منذ خمس سنوات. في ماضي قريب وخلال عدة عشريات، رافق شبح الحرب المعانات اليومية للشعب الأنغولي. شعب استفاد خلال كل مسيرته الكفاحية المناهضة للاستعمار من الجل الاستقلال من المساعدة اللازمة القائمة من البلدان الصديقة لكي يصبح حرا وسيدا ويقوم بمهمته على احسن وجه.

وساعدت شعبنا عدة شعوب ومن ضمنها الشعب المجزائري الذي كان يكافح أيضا ضد الاستعمار الفرنسي، في الساعات المظلمة من ثورتنا، وبعد استقلال الجزائر معززت الصداقة بين شعبينا ولقد ظفرنا دائما بالتضامن والتعاون الضروريين للوصول لأهدافنا التي أوصلتنا للاستقلال.

العديد من الإطارات الأنغولية تم تكوينها هذا بالجزائر، وشاركوا في الكفاح من اجل الاستقلال، البعض منهم فارقونا، والأخرون لا يزالون طرمين بإعادة بناء بلادنا. يتوجب على من جديد، في هذا الوقت، أن أهنئ شعبكم للمساعدة التي قدمه لذا.

لقد استعمر أنغو لا بلد فقير، متخلف يدعى البرتغال والذي يتواد قريب من بلدكم. وكانت أهداف الاستعمار البرتغالي، زيادة على هيمنة وقهر شعوب أنغولا والموزمييق وغينيا بيساو والرأس الأخضر وساو تومي وبرانسيبي، تعميم مزاعمها السياسية وتوسيع حدودها وتعزيز سلطاتها الحادية الجانب باستعمال القوة وفرض عقيدتها.

وكما يعرف الجميع فإن الاستعمار كمفهوم فكرة الاستغلال المتعمد لشعب آخر وسكانه، ومن ثم، ظهرت في العالم مستعمرات قديمة أنشأتها البونان القديمة على طول البحر

الأبيض المتوسط 600 سنة قبل الميلاد والتي كان من المفترض أن تجد حلا للمشكل الديمغرافي بما أن المناطق الحضرية في اليونان القديمة كان يسودها اختناق.

فيما مضى، لم تحلم أبدا المستعمرات أن تصبح مستقلة عن المدن الأم (كما هو الحال في الوقت الحاضر) وعلى عكس ذلك، كانت تساهم حسب التاريخ في تموين المدينة الأم، وفي هذه الفترة، لم يكن الاستعمار غير مرغوب فيه حتى عندما لم يكن السكان الأهالي ينتقعون بذلك سياسيا. أصبح الاستعمار غير مقبول مع بروز نمو الديمقراطية الداخلية. وفي القرن العشرين أي منذ الحرب العالمية الأولى، ظهر الاستعمار مع الألمان والانجليز، الخ...من أجل غزو اقاليم لخرى، وهؤلاء الألمان والانجليز كانوا يعتبرون الانتقادات الموجهة للاستعمار غير ملائمة، وفقط بعد إنشاء عصبة الأمم لصبحوا من أنصارها.

سیداتی، ساداتی،

العديد من بلداننا عرفوا أوقات حالكة ومريرة تحت ميطرة بلدان غرسوا الاستعمار كرمز بالاسم الاستكشاف،ولا يمثل بلدي، أنغولا، استثناءا، حيث عرف وجود أجنبي مدته 492 سنة إلى غاية الحصول على استقلالنا. تعب كبير! تضحيات كثيرة! العديد من القتلى والجرحى والمقودين وتدمير كبير كلف الكثير لبلدي، تلكم هي حقيقتنا التاريخية!

ولقد عرف الشعب الأنغولي كذلك المجتمع ما قبل الاستعماري، وعايش أثر مجيء البرتغاليين في القرن الخامس عشر والذي غير كثيرا طريقة عيشنا الاجتماعية. استقر التجار البرتغاليون منذ سنة 1482 وتقدموا إلى غاية جزر ساو تومي وبراتسييي في سنة 1485 ولقد قاموا بالتجارة في كامل الشاطئ

T WATER

الإفريقي الطلاقا من خليج غينيا إلى غاية مملكة الكونغو. والطلاقا من هذا، بدؤوا في ممارسة الرق لنهم كالوا بحاجة إلى اليد العاملة في مزار عهم لقصب السكر، وكان هذا العمل ممكنا ققط باستقدام العبيد الذين يعتنون بالأرض وعلى الخصوص بفضل عددهم.

هل تعلمون، سيداتي، ساداتي، بأنه بالتوازي مع تجارة الرق خلال هذه الأسفار المفترض أنها موجهة للاكتشافات، قام المرتغاليون دائما بإشراك المسيحية، والاضطهاد الشعب (أيام مملكاتنا) كان المستعمرون البرتغاليون يستعملون دائما الكنيسة وبصفة أدق الجزء الكاثوليكي والرسولي والروماني من المسيحية، افتح قوسا هنا الأقول بأن هذه الممارسة الاشتراكية للكنيسة مع الاستعمار البرتغالي جد قديمة ن وانتيت فقط في الغولا مع مقوط نظام سلزار بتاريخ 25 أفريل 1974، إذن، من المهم أن لرسخ في ذاكرتنا لكل ما يقال هنا، يمثل جوانب من تاريخ الاستعمار، حيث أن هذا الأخير لا يمكن محوه، وإلا قد تاريخ الاستعمار، حيث أن هذا الأخير لا يمكن محوه، وإلا قد البطل للشعب الأنغولي من اجل استقلاله وبعدم الاعتراف بأولئك الدين سقطوا في ميدان الشرف من اجل الدفاع على الانتصار التالمحققة خلال الثورة الظافرة للشعب الأنغولي.

من الصروري أن نوضح كل هذا على الخصوص في هذا الوقت هنا كل و احد منا يعرض تجارب الكفاح التي خاصتها شعوبنا ضد مختلف اشكال الاستعدار . الاستعمار هو نفسين يمكن أن تكون له أشكال مختلفة غير انه يبقى دائما هو نفسه ولقد و الجهت الشعوب العربية الإفريقيا الشمالية هي الأخرى الغزاة الدمويين الذين وصلوا في القرن الخامس والعشرين في مراكب سريعة والذين توغلوا بعيدا بحثا عن الشيء المريب

وعن المجهول باسم فلسفة غير لاتقة تحمل الشعار الأتي: "إعطاء عوالم جديدة للعالم، ساذهب هناك حيث الأراضي كثيرة".

قبل افتتاح مدرسة ساغر، كما في الفترة تحت اسم المدرسة المائية للملاحة في سنة 1460، الى غاية مجيء المجمورية في البرتغال يوم 05 أكتوبر 1910، اقترفت السياسة الاستعمارية البرتغالية بموافقة الكنيسة على الدوام أعمال ترغم السكان على العبودية (ولقد كان البرتغاليون السباقون لإعطاء طابع مؤسساتي للسوق ما وراء المحيط الأطلسي للعبيد قصد العمل في مناجم ومزارع العالم الجديد) كما كانوا آخر من قام بالعاته، وفي القرن الخامس عشر، أنشأ نفس البلد في جزر بالعاته، وفي القرن الخامس عشر، أنشأ نفس البلد في جزر الأسور والرأس الأخضر نماذج مشابهة لذلك المسوق.

لقد استعمل الاستعمار البرتغالي العبودية وكان لهذه الأخيرة أثر معتبر على تاريخ انغولا، ولقد تحصل البرتغال، عن طريق العبودية، على تحولات لجنماعية في انغولا، بحيث كان يحت الشعوب على الاقتتال لكي يسود، وهكذا، لقد مست العبيد من المشاكل مختلف السكان بسبب مؤامرة المستعمر، وحول المستعمر الهيكل العائلي والنسب، ولقد حس الطاعنين في السن بأنهم مهددين ولم يعد في إمكانهم أن يكونوا عوامل وحدة المجموعة، كانوا يعيشون يوميا تحت الضغط، ولقد كانت لتصدير الرجال أكثر من النساء انعكاسات ديموغرافية الت يطبيعة الحال إلى زيادة تعدد الزوجات.

إن تجارة العبيد والعنصرية جعلت من هذا الأخير سلعة، دون حقوق أساسية و لا كرامة إنسانية، وتساعل بعض المؤلفين إذا كان البحث عن الذهب والتوابل يعطي الأولوية للمسيحية أو لحب المغامرة، بطبيعة الحال أتكلم عن الماضي الاستعماري

225

THE WAY AND THE

التاريخي الذي عايشه الشعب الأنغولي، وتدرج تجارب أخرى في ترامن الوضعيات، على سبيل المثال، كان الفرنسيون والأسبان والانجليز والهولنديون والروس في سيبيريا يقتتلون في أعالي البحار قصد غزو فضاءات وسرقة السلع وحتى أهداف توسعية أخرى لإقامة معمرين جدد.

ازداد مشكل العبيد في أنغولا في سنة 1570 مع ازدهار تجارة السكر في البرازيل، وأصبحت أنغولا مصدر التموين بالعبيد، وسنة بعد ذلك في سنة 1571، أمر التاج البرتغالي بغزو أنغولا ووقع الملك دوم سيباستياو الوثائق المتعلقة بتأسيس مدينة لواندا، قبل الشروع في حملة للمغرب والاختفاء في السسيركفير في سنة 1575.

بعد موت الملك دوم سبياستياو، حدثت فترة اضطرابات سياسية كبيرة في البرتغال دامت ستين (60) سنة، حكم خلالها الأسبان البرتغال تاركين بذلك مستعمر اتهم، من بينهم أنغو لا التي استعمرها بعد ذلك الهولديين مع مواجهة تعسف وغارات المغامرين، وفي تلك الفترة، تواصلت تجارة الرق دائما على حساب أنغو لا.

لكي لا أسرف من وقتكم، أقول بأن البرتغالبون كاتوا تابعين خلال سنين (60) سنة من 1580 إلى 1640 للأسبان الذين حكموهم؛ ولكن هذا لا يعني بأن ثروات أنغولا لم تحد تنهب. قواصل معمرون أخرون مغامرون من هولنديين وفرنسيين وأسبان واتجليز هذا العمل السيئ بمعاملتنا فقط كعبيد ذي سود.

وهكذا ظهرت العنصرية كارث العبودية. وفي الولايات المتحدة على سبيل المثال، إلى غاية الوقت الحاضر، فإن السود محرومين من حقوقهم المنتية، تعتبر العنصرية ظاهرة سياسية

226

واجتماعية حيث يعامل بعض الأشخاص اشخاص اخرين بحسب اصولهم العنصرية. وكانت تجارة الرق في انغولا مرتبطة بالواقع العنصري وعندما أعلن بأنه غير قانوني (أكرر غير قانوني) في سنة 1836 من قبل الماركيس دو سا دا بنديرا، مباشرة بعد ذلك ظهر الاهتمام لسلع أخرى، وفي الحالة هذه الصمغ، وبالقعل، تم ترسيم إلغاء العبودية في انغولا فقط في سنة 1878، وسبق أن حدثت في هذه الفترة حركات عصيان ضد البرتغاليين، وكان ذلك أيضا عشية مؤتمر برلين حيث رسمت المجغرافية الحدود الإقليمية الجديدة لإفريقيا الجنوبية.

وقسموا الأقاليم كما تقسم كعكة عيد الميلاد. لقد تسبب الانجليز والألمان والبلجيكيين والفرنسيين والبرتغاليين في تعاسة عدة أجيال، وفي الوقت الحاضر، في أنغولا، من الشرق إلى الجنوب مرورا بالشمال، ثم فصل عائلات بأكملها من جراء رسم الحدود التي تركها مختلف البلدان المستعمرة.

ولقد لخذ المستعمر في انغولا لوجهات اخرى، اكثر من مائة الف عبد في السنة. من الصعب الحصول على الرقم الصحيح بخصوص إيعاد العبيد ما بين القرن السابع عشر والقرن التاسع عشر، والبعض يقدرون عدد المبعدين ب١٩٠ مليون، وهذا غير صحيح.

سيداتي، ساداتي،

نظرا للوقت القليل الذي نتوفر عليه، استسمحكم الأنني ركزت كل تفكيري على أبناء إفريقيا المشاهير جاعثو المثل العليا السياسية التي ساعدت إفريقيا الأم المتخلص من الاضطهاد من الجل الكرامة والحرية والوحدة والسلم والازدهار والتنمية.

لقد شهدت إفريقيا فقدان العديد من أبناءها، الذين نقلوا كعبيد في ظروف غير إنسانية من الدونية وأعيدوا دون كرامة.

ولم يكن بإمكان إفريقيا التي كانت ضحية النهب والنزاعات في إطار التوسع والعدوان والاستعمار الأجنبي بسبب ثرواتها، أن تبقى من دون حماية إلى ما لا نهاية، لأن هذه الأحداث نفسها تسببت في عدم المساواة ونمت الشعور الوطني لدى الأفارقة.

وكانت الفترة الفاصلة ما بين الحربين حاسمة بحيث أدت الى تغيرات معتبرة. ولقد غير النزاعان العالميان الكبيران العلقات المتبادلة للقوة ما بين الدول، ومارما تأثيرا مهما على المستوى الديموغرافي والاقتصادي وفي الهياكل الاجتماعية وهينوا شروطا لظهور أفكار جديدة بصفة ملموسة على المستوى الإفريقي، ولا يمكن أن يمر كل هذا مرور الكرام بالنسبة للمؤرخين أو أولئك الذين يهتموا بالأبحاث التاريخية.

وعلى مستوى حركة الأفكار، لقد ناضلت عدة عوامل لصالح تفهم أكبر للاستعمار، لقد مثلت معرفة وتأثير كل ما حدث في العالم، وعلى الخصوص في أوروبا والولايات المتحدة ولحداث روسيا سنة 1917 دعما للحق في الاستقلال بالنسبة لكل الشعوب المستعمرة، وكانت نتائج المؤتمر الذي العقد في بروكسيل سنة 1927 والذي شارك فيه السادة سوكارنو ونهرو (من أسيا) ولمين سنغور (من السنغال) توفي في الزنزانات الغرنسية والسيد كويات رماه النازيون بالرصاص سنة 1940، إشارات للمبادرات التي اتخذها بعض المتقفين للتنديد بعدم التسامح الموجود في إفريقيا وفي أسيا، وهكذا ولدت مضغة من الوطني وارتبطت بأخرى.

واتخنت مبادرات أخرى، على سبيل المثال، تنمية أدب
يتمثل في دراسة ظروف المعيشة في الأقاليم تحت الادارة
الاستعمارية، على مستوى الدين حيث يعتبر الشعور الديني
كعنصر من السياسة، أكثر أهمية من الوحدة أو القربي اللغوية،
قصد تكوين أمة. على سبيل المثال، يمكن نكر في أوروبا،
الاختلافات ما بين الهولنديين والقلمنديين، الصرب والكروات،
التشيك والسلوفاك، الصرب والبلغار، الخ...

و هناك حالات اخرى تتعارض مع هذه التأكيدات على مبيل المثال: بني الاتحاد الألماني على الرغم من الاختلافات الدينية؛ لم يكن باستطاعة العقيدة الدينية المشتركة تفادي القطيعة ما بين السويديين و النرويجيين، الخ...

وفي هذه الفترة ظهرت البوادر الأولى لتأكيد هوية الرجل الأسود التي تمتزج بافريقيا.

وتوالت الاجتماعات والمؤتمرات وأعتبرت أسماء مثل الغيلسوف-المؤرخ وليمس أب. ديبوا (إفريقي-أمريكي) وكذلك أب الإفريقانية منذ المؤنمر الإفريقي لباريس سنة 1919، سيلفستير وليامس، من تيمتي، أنه يحق للأفارقة أن تكون لهم أرضهم الخاصة، وشخصيتهم الخاصة وهويتهم الخاصة وأن يعاملوا كبشر (وهذه الجملة جزء من البيان الذي صادق عليه الموتمر الثالث سنة 1923).

وبالفعل، كان يعتبر بأن المستعمر بدون تاريخ له وبدون ماضي وبدون حضارة حقيقية وبدون حقوق وغير قادر على الحكم وكسول وغالبا ما أنزل إلى فضائة بشرية، بدون شخصية وخاضع لنقافة مفروضة لأنه يشعر بأنه مهجور، بدون نقافة ولا عادات وتقالد.

TO THE REAL PROPERTY.

وكانت لديبوا اتصالات مع مثقفين أفارقة شبان يدرسون في الولايات المتحدة وفي انجلترا، من ضمنهم جون شيلمبوي الذي قاد انتفاضنة سنة 1915 في نيتسالانديا سابقا (حاليا مالاوي)، والدكتور ناتدي أزيكيوي (من نيجيريا) الذي أصبح فيما بعد رئيس نيجيريا، والدكتور كوام نكروما، الذي أصبح فيما بعد رئيس غانا، والدكتور هاستينقس كامو بامدا، الذي أصبح بعد ناك رئيس مالاوي، بعد أن سبق أن نفي خلال أكثر من ثلاثين ناك رئيس مالاوي، بعد أن سبق أن نفي خلال أكثر من ثلاثين

هؤلاء الرجال بافكارهم النين أرغموا السلطات الاستعمارية، في بلدانهم على التوالي، للاعتراف بان الاندماج السياسي للأفارقة حقيقة، وأخرون، كـــازيكيوي خلال عودتـــه لنيجيريا، نشر كتابه تحت عنوان " Rennacem Africa " في سنة 1937 أين مجد النهضة الثقافية للإنسان في إفريقيا.

كان أزيكيوي يقول بأن يعلم للإفريقي لكي ينهض ويصبح السانا مضيفا بأن " الإفريقي أسهم الكثير في تاريخ البشرية، وبأن أفارقة القرن العشرين مع إفريقيا الناهضة سيكونون عنصرا مهما يجب أخذه بعين الاعتبار". ومن جيته، كان نكروما يقول في كتابه بأن " إفريقيا ينبغي عليها أن تتحد، ميلاد الإفريقائية والشخصية الإفريقية في السياسة العالمية".

وحدثت دائما خصومات سياسية ما بين الأفارقة في إفريقيا، كما رأينا ذلك قبل تأسيس منظمة الوحدة الإفريقية سنة 1963، المجموعات الجهوية المختلفة، على سبيل المثال مجموعة منزوفيا والدار البيضاء مقسمين ما بين عصريين ومتشددين.

سيداتي، ساداتي،

من الضروري أن أذكر من بين من أذكر ، مجموعة أفر الد لم يرغبوا مبدنيا الانفصال عن الوطن الأم الاستعماري إلى غاية الحرب العالمية الثانية، ومثال ذلك السنغال، أحد أول الأقاليم أين كان بالإمكان رؤية حياة مياسية توعا ما لأول مرة، كان هناك أفارقة مثل بلبز ديغني، أول افريقي انتخب نائبا منة 1917 والذي كان جد مناهض لكل فكرة انفصال عن فرنسا. وذهب حتى الى التصريح أمام غرفة النواب منة 1927 ما يلي: أنا من فئة الأوارقة الذين لن يقبلوا أبدا بأن يقال لهن بأن نهاية الاستعمار الفرنسي ينبغي أن تعني بالنسبة لنا استقلال أين نكون الملاك الوحيدين انتهى ما جاء بالتصريح.

وصرح مثقف أخر السيد لمين غي، مرشح للانتخابات التشريعية سنة 1936 (أذكر ما جاء به): "حب كل فرنسيي السنغال...هو للوطن الأم". انتهى ما جاء بالتصريح.

وطبيعة هذه التأكيدات هي المواصلة الفرنسية لأنه كما كتب في كتابه، خط السير الإفريقي، أذكر: يتلخص برناسجنا في صيغة بسيطة: فنة واحدة من الفرنسيين لها نفس الحقوق حيث أن الكل يخضع لنفس الواجبات"، انتهى ما جاء بالتصريح.

وحتى لوبولد سيدار سنغور، الذي أصبح فيما بعد أول رئيس لجمهورية السنغال، كانت له نفس الرؤية وكتب سنة 1945، أذكر (لم ينف سنغور وجود المشكل الاستعماري) تحي الحقيقة كان المشكل الاستعماري مشكلا إقليميا وإنسانيا وكان ينبغي على باريس أن تتزعم الإقليم كالرأس على القلب والاحشاء". انتهى ما جاء بالتصريح.

وفي نفس هذه الفترة جاء سنغور بمفهوم الزنوجة وبررها كايديولوجية تقافية محضة. وكانت صيغته الأتية: "أو لا الثقافة، - WATAN

ثم الثقافة"، وكان حزبه، التجمع الديمقراطي الإفريقي، الذي تم تأسيسه سنة 1947، يناضل من أجل عقيدة إصلاحية ولا يرغب في الانفصال عن الواقع الاستعماري، كان يزعم الخصول من السلطة الاستعمارية على نظام محسن عن طريق المبادئ المدونة في الدستور الفرنسي لسنة 1946 والذي كان يوصىي بالتدايير الموجهة لبعث التتمية في البلدان الإفريقية.

فلنترك هذه التأكيدات جانبا ولكي لا نبتعد من موضوعنا، الخص لكم بعض الحوادث التي جرت إلى غاية الستينات (60)، عشرية الاستقلال، لاسيما استقلال المستعمر ات الفرنسية.

من 15 إلى 21 أكتوبر 1945، خلال المؤتمر الإفريقي الخامس بماتشمنتر وجه نداء صادقت عليه الشعوب المستعمرة، حرره الدكتور كوان نكروما، والتي كانت أحد حرم المؤتمر. وفي هذا المؤتمر فإن نداء مانشستر صاغ بوضوح "المطلب المسبق للاستقلال السياسي المباشر وغير المشروط"، وخلال هذه الملتقى، حضر الزعماء أمثال: إضافة إلى كروما، جومو كينياتا (من كينيا)، ولاس جونمون (من سبيرا ليون). وأتذكر أيضا ميلاد صحافة شعبية مناهضة للاستعمار في لافريقيا (الثلاثينات) من تتشيط تونسي السها الدكتور الحبيب بورقيبة (الذي أصبح فيما بعد رئيس تونس).

وفي المغرب فإن ناشر عمل الشعب كان محمد حسن الوزاني وظهر في كوت ديفوار كثباف كوت ديفوار بالإضافة الدكتور أكيزيوي الذي بعث أسس الحركات الوطنية في نيجيريا.

وكان الالحاح لمنح الأولوية للحرية لكل مستعمرة، وحيث أن كروما الناطق الأكثر فصاحة عندما كان يقول في عمله

المثار "الحرية تغرض جهد لا يبالي بالتعب من جميع المعنيين" انتهى ما جاء بالتصريح. وبعد ذلك تتابع استقلال كل من الهنود و الباكستان سنة 1947.

وخلال مؤتمر بالدولغ سنة 1955، مثل موضوع تصفية الاستعمار للأقاليم التي لا زالت موجودة تحت الهيعنة الأجنبية احدى النقاط الأكثر أهمية للحدث. وشارك العديد من الزعماء الأقارقة الأسبويين المستقبليين في المؤتمر، بدأ التعرف على الويقيا بصفة أفضل وبدأ مسار استقلالها.

أفضل أن لا أكون قصيح، ومع ذلك فإن التناقضات الإفريقية التي عرضتها بخصوص الاستعمار ستتواصل فيما بعد حتى ضمن منظمة الوحدة الإفريقية التي تأسست يوم 25 ماي سنة 1961 بأديس أبيدا، في إثيوبيا.

وكان الهدف الرئيسي لمنظمة الوحدة الإفريقية منذ تأسيسها يتمثل فيما يأتي:

- أ) تعزيز وحدة وتضامن الدول الإفريقية والملغاشية.
- ب)تسبق وتكثيف التعاون بالإضافة للفضاءات الواجب تقديمها لمنح ظروف معيشة أحسن للشعوب الإفريقية.
  - ت) الدفاع عن سيادتهم وسلامتهم الترابية واستقلالهم.
    - ث) القضاء على الاستعمار بجميع أشكاله.
- ج) تشجيع التعاون الدولي مع الأخذ بعين الاعتبار ميثاق الأمم المتحدة والتصريح العالمي لحقوق الإنسان.

من أجل بلوغ هذه الأهداف، يتعين على الدول الأعضاء تتسيق وتوحيد سياستهم العامة في المجالات الآتية:

TVATAVI

ا) السياسة والديبلوماسية.

ب) الاقتصاد والنقل والمواصلات.

ت) التربية والثقافة.

ث) الصحة والنظافة والتغذية.

ج) العلوم والتكلولوجيا.

ح) الدفاع والأمن.

وتحولت منظمة الوحدة الإفريقية إلى اتحاد إفريقي بعد تسع وثلاثين (39) منة، بعد بلوغ أهداف استقلال القارة إفريقيا ليست موحدة، وتثبت ذلك العديد من النزاعات الموجودة منذ سقوط الاستعمار البرتغالي والتي يجرها البعض إلى غاية الوقت الحاضر.

في زمن منظمة الوحدة الإفريقية، حتى ابان كفاح شعوب المستعمرات البرتغالية السابقة وشعوب الحزي لاميما إفريقيا الجنوبية (زمبابوي حاليا)، وجنوب غرب إفريقيا (ناميبيا) ونهاية نظام التمييز العنصري في إفريقيا الجنوبية، قليل من البلدان التي كانت مستقلة في ذلك الوقت، كان بإمكانها أن تتجز تماما مع القيود الموافقة المصادق عليها (منظمة الأمم المتحدة، منظمة الوحدة الإفريقية، عدم الاتحياز) باب العقوبات ومقاطعة الاستعمار البرتغالي والنظام المتمرد لسالسبيري ونظام التمييز العنصري الذي كان يسود في جنوب إفريقيا بالإضافة للاحتلال المنابق لإقليم ناميبيا من قبل النظام العنصري لجنوب إفريقيا.

هذا يعني الله من وجهة نظر اقتصادية، يمكن بعض الدول تطبيق عقوبات ترجع لتبعيتهم الخاصة.

وهكذا بإنشاء منظمة SADOC حققت بعض الدول قليل من التقدم لتغيير الوضع الراهن. حدثت تغييرات معتبرة فقط مع زوال الاستعمار البرتغالي الذي تبع باستقلال ناميبيا وبإلغاء التمييز العنصري في جنوب إفريقيا.

عند ندرس النقدم الذي أنجزته قارنتا على الرغم من الاضطهاد الذي مارسته قوى الاستعمار المتواجدة كفرنسا واتجلترا والبرتغال، وعندما نلاحظ اليوم بأننا بصدد تكوين دول مستقلة سياسيا، من الضروري التتويه بالنين ساهموا في هذه الحقيقة الأكيدة. وبطبيعة الحال فإن أعداعنا وخصومنا لن يتوقفوا عن العمل.

وبالأمس كان يستقبل ترسانة عسكرية من الحلف الأطلسي القديم التي استعملت عدة مرات ضد الوطنيين الأنغوليين، وبعد الحصول على استقلالنا، اليوم، وعلى الرغم من التحولات العميقة التي حنثت في العلاقات الدولية، فإن هذا يعني بالنسبة لهم خنجر مغروس في كبرياءهم لأنهم كانوا يعتبرون ولا زالوا يعتبرون انفسهم كاننات متفوقة ومتحضرة، والحالة هذه كان البرتغاليون ينعتون الأنغوليون بالأهالي البدائيين.

وهذه رؤية استعمارية جد ضبيقة حبث أن الاختلافات تجاه الأنغوليين (حسبهم) موجودة على المستويات اثقافية والاجتماعية والاقتصادية.

وهكذا تم جمع الأنغوليين كالأتي:

أهالي بدائيين، الذين يحتاجون فقط الأشياء البدائية.

- الأهالي والتطور، فئة اجتماعي مكونة من عدة أصناف حسب عدد ونوع الضرورات الجديدة المثارة، والتي ترجم للاتصال مع الأوروبيين.
- السكان الأصليين المتطورين، الذين يحتاجون حضور بورجوازي أوروبي صغير.

من وجهة نظر البحث عن مواد الاستهلاك، عرف المستعمرين البرتغاليون الأنغوليين كما يأتي:

- الأصليين: الذين يستطيعون العيش تماما في نظام اقتصاد العائلة أو القرية عن طريق القطف والصيد وأين لا يساهموا في السوق الاقتصادي أو يبيعون فقط ما هو ضروري.
- الأصليين الأخرين: الذين ينتجون ولكن يلجئون للسوق لشراء كل مواد الاستهلاك، كاتوا عمال معزولين عن قباتلهم.

وهذا التقسيم الاجتماعي الذي يستعمل عوامل استيعاب الحضارة الأوروبية والمشاركة في اقتصاد المقايضة، يهدف إلى تبرير ضرورة الاستيطان البيض الأوروبي في أنغولا للتمكن من قيادة وتأطير الأفارقة.

وهكذا انتقل السكان البيض بين سنة 1940 وسنة 1960 من 45.000 ليسمة.

وهكذا تكونت أنغو لا خلال الفترة الاستعمارية إلى مستعمرة استيطانية. وكانت نسبة النمو المتوسطة للسكان البيض % 7.9 ما بين 1940 و 1950 و انتقلت في العشرية الموالية إلى % 12 بالاضافة إلى نسبة الذكور في السكان التي كانت تبلغ % 60.6 في

سنة 1940 وارتفعت إلى 50% في سنة 1950 وإلى % 55,9 في
سنة 1960 وكانت النسبة المتوية للذكور جد مرتفعة فيما يخص
السكان البيض على حساب السود والملونين، الأنه من جهة،
نسبة المواليد جد منخفضة، ومن جهة اخرى، يرجع ذلك أساسا
لتدفق الهجرة المشكلة من الذكور.

وفي الحقبة الاستعمارية، كان مواطنينا منبوذون لاسيما من المراكز الحضرية. ولم تكن تعلم اللغات الوطنية في المدارس وحتى في الكنيسةن حيث تستعمل اللغة البرتغالية. أكثر من ذلك، فإن أساقفة الكنيسة الكاثوليكية كانوا معينين من سالازار، الوزير الأول في البرتغال.

والأعمال الشاقة ودفع الضرائب هي أيضا عوامل أخرى الضافت لعناصر أخرى أدت بالوطنيين الأنغوليين لحمل السلاح وطرد المستعمر من بلدنا.

نظرا للوقت الممنوح لي، يجدر بي التأكيد بأنه تمت استعادة كرامتنا بفضل الاستقلال الوطني، لم يكن خيار آخر للشعب الأنغولي سوى حمل السلاح للتمكن من حقوقه غير القابلة للتصرف.

تاريخ استقلالنا هو 11 نوفمبر 1975، ويمثل بالنسبة لنا الأنغوليون تكريس رغبة كبيرة بلغها محاربي الحرية.

ولقد تكبدنا العديد من القتلى والجرحى والمعطوبين والمفقودين خلال الكفاح المسلح. وبعد ذلك، تخللت فترة أخرى من الكفاح طوال عملية السلام الجارية، وهي فترة انهزام القوى الداخلية الحليفة للاستعمار والامبريالية.

أشكركم على انتباهكم.

كلمة اختتام الملتقى معالي وزير المجاهدين محمد الشريف عباس

باسم الله الرحمان الرحيم و به نستعين و صل و سلم اللهم على أشرف المرسلين ، و بعد ،

- السادة الأكار م ضيوف الجز اتر
- السيدات و السادة إطارات الدولة الجزائرية
- رجالات الفكر و التاريخ و الثقافة و الإعلام
  - أيها الملا الكريم

السلام عليكم جميعا و رحمة الله

أدعو الله أن يلهمني الرشد ، و يجلو العقدة من لساني يفقه قولي، في حضرة رجال و نساء مطاياهم المعرفة وقبلتهم الحقيقة وديدنهم الرضاء الضمير .

فاليهم جميعا أسدي كل آيات التجلة و التقدير والامتنان، لقد أفعمت نفوسنا بما توارد من أفكار وتحاليل ومعلومات أضفت جوًّا خالصا من المعرفة على ملتقانا العلمي هذا الذي تصدى لاشكالية "الاستعمار بين الحقيقة التاريخية والجدل السياسي ".

بالأمس شرفنا فخامة رئيس الجمهورية السيد عبد العزيز بوتفليقة بمساهمة جامعة أطرت لجل محاور الملتقى فأفرنت لتاريخ الاحتلال الفرنسي لبلادنا مجالا ضافيا نصحت فيه على طابعه العدوائي ، الذي داس على الأعراف و القوانين الدولية المسائدة منذ القرن التاسع عشر في أوربا نفسها و ما تبعها من قوانين وتشريعات، و بين فخامته ما كانت تحظى به الجزائر كدولة ذات سيادة من احترام و تقدير ، و ما تلتزم يه من مسؤوليات إقليمية و دولية متضمنة في اتفاقيات مع كبريات القوى في الغرب بدءا بالولايات المتحدة وبريطانيا و فرنسا نفسها .

وتطرق كذلك إلى الطابع الإجراسي الاستعدائي والإبادي للجزائريين من قبل الحملة العسكرية الغرنسية التي لم تدر مكونا واحدا للنسق الاجتماعي والهوية الوطنية ، و المعالم الشخصية للأمة والمصالح المادية للشعب ، إلا و مارست ضده سياسة الإبادة و التغييب .

و أفاضت كلمته فيما بين الإستعمار كحقيقة مغروضة بحد السيف تترجم أيشع ما في الإنسان من جشع و بربرية و ماساة ، و ما في الجدل السياسي ، الذي تسعى يطاناته إلى تأجير الحقيقة الثابتة في علاقات الأمم و الشعوب للمصالح و المنافع العرضية، من تداخل مبيت ، و أهداف مدسوسة ، تتم عن سوء نية و سوء نقدير لتطور الوعي الإنساني ، و استمرار الرؤية الدونية عند يعض الدواتر في الغرب لشعوب جنوب المتوسط .

لكأتنا بالعقل الغربي حامل الوعي الإنساني المعاصر لا يؤمن حتى بمسلماته المنهجية و المعرفية في وحدة الجنس الإنساني و في قابليته للتطور والارتقاء ، و لا يحترم منظومة القيم التي تصالح عليها في الحرية و العدالة و حقوق الإنسان و ما إلى ذلك من قيم إنسانية أخرى ، و شر البلية ما يضحك .

و قد تلت كلمة رئيس الجمهورية محاضرات ونقاشات افحمت بالحجة و القرينة ظاهرة الاحتلال وتداعياتها و أخطارها و أثارها ، و كيف أنّ هذه الظاهرة و إن تغيرت أساليبها ما تزال في جوهرها و احدة .

و إن كنت من الذين تتبعوا بشغف معظم المداخلات ، و لا أجد في نفسي حجة للمفاصلة بينها جميعا ، فأنوه بكل من تتخلوا على ما تفضلوا به علينا من فكر بسطوا فيه من الوضوح والشمولية والتحليل لظاهرة الاستعمار المباشر والمبطن، العسكري و السياسسي، التقافي و الإيديول وجي، الماضي

والحاضر ، و أخطاره علينا ، و ضرورة مقاومته بنجاعة المناعة والمؤالفة بين وسائل وإمكانات الدول و طاقة و استعداد الشعوب لذلك ، وهي المقاومة المغروضة علينا من أجل وجودنا المادي وميانتنا السياسية و استعرارنا الحضاري. ما كان بحق درسا حصيفا ، لا يبقي لذوي النوايا المبيتة و لا النفوس المريضة أي حظ في استغباء الأخرين ، أو القفز على الحقيقة ، مؤسسا بذلك تواصلا ما بين الفكر الحر للمجتمع المدني في الجزائر مع الفكر السياسي الملتزم بالدفاع عن حقوق و مقومات ومصالح الأمة في أعلى هرم الدولة ، الذي يستجلي كل الغموض عن دراية و اقتدار و معرفة كل خبايا العلاقات الدولية الراهنة .

السيدات الفضليات السادة الأفاضل

إن الجزائر لنن كانت بالأمس معقلا لدعاة الحرية والسيادة و الكرامة ، فهي اليوم معقل لدعاة الحوار الحضاري والفكري و التكامل و الاندماج في ظل الاحترام المتبادل والمصلحة المشتركة ، و المصالحة مع الذات و بين الشعوب .

و قد جمدت سياسة فخامة رئيس الجمهورية هذا المسعى

في الداخل و في الخارج.

و إلى الأنوه بجهودكم في هذا الملتقى الذي نسعى من خلاله إلى خدمة الحقيقة و إقسامة جسور تعاون وتكامل بين الأمم دون حقد و لا ضغينة ، و لا أحسبكم أنتم رجال الفكر و أئمة المعرفة و قادة ثورة الحق والحرية إلا أول المبشرين بعصر السلم الإنساني والتقدم و الرقى .

اشكركم و أدعو المولى أن يسند خطاكم متمنيا لكم إقامة طيبة في بلدكم و عودة ميمونة الأوطانكم. angolais n'avait d'autre choix que de prendre les armes pour faire prévaloir ses droits inaliénables.

La date de notre indépendance est le 11 novembre 1975, c'est pour nous angolais, la consécration d'un immense souhait atteint par les combattants de la liberté.

Nous avons eu plusieurs morts et blessés, mutilés et disparus durant la lutte armée.

Ensuite, a suivi une autre période de lutte tout au long du processus de paix en cours, c'est celle de la défaite de forces internes qui se sont alliées au colonialisme et à l'impérialisme.

Je vous remercie pour votre attention.

و أشكر كل من ساهم في إنجاح فعاليات هذا الملتقى من منظمين و مشرفين و رجال إعلام واتصال، و هنينا لنا جميعا بعيد الاستقلال و الشباب، الذي هو عيد كل الأحرار في العالم.

> المجد للوطن و الخلود لشهداننا .

و السلام عليكم و رحمة الله تعالى و بركاته .

aujourd'hui, nous sommes en train de constituer des Etats politiquement indépendants, il est nécessaire de rendre hommage à tous ceux qui ont contribué à cette réalité indiscutable. Nos ennemis et nos adversaires ne vont, certainement pas, croiser les bras.

Si hier, il fournissait tout un arsenal militaire de l'ancienne alliance atlantique lequel était utilisé plusieurs fois contre les patriotes angolais, nos indépendances acquises, aujourd'hui, malgré les profondes mutations opérées dans les relations internationales, signifient pour eux, un poignard traversant leur orgueil, car se considérant et se considérent toujours comme des êtres supérieurs, civilisés, en l'occurrence les portugais qui traitaient les angolais tugais qui traitaient les angolais comme des indigènes primitifs.

C'est une vision colonialiste très réductrice dont les différences (selon eux) vis-à-vis des angolais existaient aux niveaux culturel et socio-économique.

Ainsi, ils ont regroupé les angolais de la manière suivante :

- Des indigènes primitifs, ceux qui nécessitent, uniquement les choses rudimentaires.
- Indigênes et évolutions, étaient une catégorie sociale composée de plusieurs couches selon le nombre et type de nouvelles nécessitées suscitées, et qui sont dues au contact avec les européens.
- Autochtones évolués, ceux qui avaient besoin de la présence d'un petit bourgeois européen.

Du point de vue de recherche de biens de consommation, les colonialistes portugais ont défini les angolais de la manière suivante:

 Les natifs: Ceux qui pouvaient vivre entièrement dans un régime d'économie familiale ou de village par le biais de cueillettes, de pêche et de chasse qui ne contribuent pas dans le marché économique ou qui vend à peine l'indispensable.  D'autres natifs: Etaient ceux qui produisaient mais recourraient au marché pour acheter tous les biens de consommation, ils étaient ouvriers et retirés de leurs tribus.

Cette division sociale qui utilisait les critères d'assimilitation à la civilisation européenne et de participation à l'économie de troe, visait à justifier la nécessité d'un peuplement blanc européen en Angola pour pouvoir diriger et encadrer les africains.

Ce faisant, la population blanche est passée entre 1940 et 1960 de 45,000 à 175,000 habitants.

C'est ainsi que l'Angola s'est formé durant l'époque coloniale, en une colonie de peuplement. Le taux de croissance moyen de la population blanche était de 7,9 % entre 1940 et 1950, passa pour la décennie suivante à 12 %, en plus du taux de masculinité de cette population qui était de 60,6 % en 1940 augmenta de 50 % en 1950 et à 55,9 % en 1960. Le pourcentage des adultes était, également, très élevé en ce qui concerne la population blanche au détriment des noirs et métisses, car d'une part, le taux de natalité était très bas, et d'autre part, cela est dû essentiellement aux flux migratoires composés d'adultes.

Durant l'époque coloniale, nos nationaux étaient bannis, surtout, des centres urbains. Les langues nationales n'étaient pas enseignées dans les écoles et même dans les églises, on utilisait la langue portugaise. Pis encore, les évêques dans l'église catholique étaient nommés par SALAZAR, le premier ministre du Portugal.

Les travaux forcés et le paiement des impôts étaient aussi, d'autres facteurs qui se sont greffés à d'autres éléments qui ont poussé les patriotes angolais à prendre les armes et chasser le colonisateur de notre pays.

Vu le temps qui m'est imparti, il est bon de souligner que notre dignité a été reprise grâce à l'indépendance nationale, le peuple On insistait pour donner la priorité à la liberté de chaque colonie, vu Krumah était le porte-parole le plus éloquent quand il disait dans l'œuvre suscitée «la liberté implique un effort infatigable de la part de tous les intéressés » fin de citation. Ensuite, se succédérent les indépendances des Indes et du Pakistan en 1947.

Durant la conférence de Bandung en 1955, le thème pour la décolonisation des territoires encore sous domination étrangère constitua un des points les plus importants de l'événement. Plusieurs futurs leaders afro-asiatiques participérent à la conférence. On commença à connaître mieux l'Afrique et le processus pour son indépendance.

Je préfère ne pas être trop disert, cependant, les contradictions africaines que je viens de vous exposer vis-à-vis de la colonisation vont continuer plus tard au sein même de l'OUA, l'organisation de l'unité africaine qui a été fondée le 25 mai 1963 à Addis Abeba, Ethiopie.

L'objectif principal de l'O.U.A. depuis sa fondation était celui de :

 a) Renforcer l'unité et la solidarité des Etats africains et Malgaches.

 b) Coordonner et intensifier leur coopération ainsi que leurs espaces pour offrir de meilleures conditions de vie aux peuples d'Afrique.

 e) Défendre leur souveraineté, leur intégrité territoriale et leur indépendance.

d) Eliminer le colonialisme sous toutes ses formes.

 e) Favoriser la coopération internationale en tenant compte de la charte des nations unies et la déclaration universelle des droits de l'homme.

Pour atteindre ces objectifs, les États membres devront coordonner et harmoniser leurs politiques générales dans les domaines suivants: a) Politique et diplomatie.

TO TANK

- b) L'économie, transports et communications.
- c) Education et culture.
- d) Santé, hygiène et nutrition.
- e) Sciences et technologie.
- f) Défense et sécurité.

L'O.U.A. s'est transformée en unité africaine (U.A) après trente neuf (39) ans, une fois que les objectifs pour l'indépendance du continent avaient été atteints.

L'Afrique n'est pas unie, cela est prouvé par les nombreux conflits qui existent depuis la chate du colonialisme portugais et que certains trainent jusqu'au jour d'aujourd'hui.

Au temps de l'O.U.A., même durant la lutte des peuples des ex colonies portugaises et d'autres peuples spécialement de l'Afrique australe (l'actuel Zimbabwe), le sud-ouest africain (Namibie) et la fin du système de l'apartheid en Afrique du sud; peu de pays à l'époque indépendants, pouvaient accomplir intégralement, avec les restrictions pertinentes adoptées (O.N.U., O.U.A., Non-alignés), le chapitre des sanctions et boycotts au colonialisme portugais, au régime rebelle de Salisburie et au système de l'apartheid qui régnait en Afrique du sud ainsi que l'ex occupation du territoire de la Namibie par le système raciste de l'Afrique du sud.

Cela sous-entend que du point de vue économique, certains Etats pouvaient appliquer des sanctions dues à leur propre dépendance. Ainsi avec la création de la SADOC, peu de progrès ont été réalisés par certains Etats pour changer le statut quo. Il eut quelques changements notables uniquement avec la disparition du colonialisme portugais qui a été suivi par l'indépendance de la Namibie et l'abolition de l'apartheid en Afrique du sud.

Quand nous examinons, aujourd'hui, les progrès réalisés par notre continent malgré l'oppression exercée par les forces colonisatrices présentes comme la France, l'Angleterre et le Portugal, lorsque Il eut, toujours en Afrique, des querelles politiques entre africains, comme nous l'avons vu plus tard, avant la fondation de l'O.U.A. en 1963, les différents groupes régionaux, par exemple le groupe de Monrovia et de Casablanca divisé entre modernes et radicaux.

## Mesdames, Messieurs,

Il est nécessaire, de citer entre autres, un autre groupe d'individus qui en principe n'ont jamais voulu se séparer de la mère patrie coloniale jusqu'à la seconde guerre mondiale, par exemple au Sénégal, un des premiers territoires où on pouvait observer pour la première fois une certaine vie politique, existaient des africains comme Blaise Diagne, le premier africain élu député en 1917 et qui était très hostile à toute idée de séparatisme avec la France. Il arriva même à déclarer en 1927 à la chambre des députés, je cite : « Je suis de cette catégorie d'africains qui n'accepteront jamais qu'on leur dise que la fin de la colonisation française doit signifier pour nous, une indépendance où nous serons les uniques propriétaires » Fin de citation.

Un autre intellectuel Mr. Lamine Gueye, candidat aux élections législatives de 1936, proclama (je le cite) « L'amour de tous les français du Sénégal... c'est pour la mère patrie » fin de citation. La nature de ces constatations était la continuité française car comme il a écrit dans son livre, l'itinéraire africain je cite «notre programme se résume à une formule simple : une seule catégorie de français a les mêmes droits étant donné que tous sont soumis aux mêmes devoirs ». Fin de citation.

Même Leopold Sedhar Senghor, devenu plus tard le premier président de la république du Sénégal, avait à l'époque la même vision et avait écrit en 1945; je cite (Senghor n'a pas nié l'existence du problème colonial) «le problème colonial était en vérité un problème provincial, humain, et que Paris devrait

chapeauter la province, comme la tête sur le cœur et les viscères » fin de citation.

C'est à la même époque que Senghor inventa la négritude et la justifia comme une idéologie purement culturelle. Sa formule était la suivante : « Premièrement la culture, ensuite la politique ». Son parti le RDA (Rassemblement Démocratique Africain) fondé en 1947 était pour une doctrine réformiste et ne souhaitait pas une rupture avec l'état colonial, il prétendait obtenir de l'autorité coloniale un système amélioré par le biais des principes consignés dans la constitution française de 1946, et qui préconisait des mesures destinées à lancer le développement dans les pays africains.

Laissons ces constatations de coté, et pour ne pas s'éloigner de notre thème, je vous synthètise certains événements qui ont eu lieu jusqu'aux années soixante (60), décennies des indépendances, surtout celles des colonies françaises.

Du 15 au 21 octobre 1945, durant le V congrès panafricain de Manchester, a été lancé et adopté un appel aux peuples colonisés, rédigé par Dr. Kwame Nkrumah, qui était un des sanctuaires du congrès.

Dans ce congrès, l'appel de Manchester formulait clairement « l'exigence préalable de l'indépendance politique immédiate et inconditionnelle ». Lors de ce forum, étaient présents entres autres les leaders comme : Outre Krumah, Jomo Kenyatta (du Kenya), Wallace Johnson (Sierra Leone). Je me souviens aussi de la naissance d'une presse populaire anticolonialiste en Afrique (les années 30) d'action tunisienne, fondée par le Dr. Habib Bourguiba (devenu plus tard le président de la Tunisie).

Au Maroc, l'éditeur de l'action du peuple était Mohamed Hassan El-Ouezani. En Côte-d'Ivoire est apparu l'éclaireur de la Côted'Ivoire ainsi que le West Africain pilot du Dr. Azikiwe, qui lança les bases pour les mouvements nationalistes du Nigeria. idées d'une façon concrète à l'échelle africaine, tout cela ne peut passer inaperçu vis-à-vis des historiens ou à ceux qui s'intéressent aux recherches historiques.

Au niveau du mouvement d'idées, plusieurs facteurs ont milité en faveur d'une plus grande compréhension de la colonisation. La connaissance et l'influence de tout ce qui s'est passé dans le monde, spécialement en Europe et aux Etats-Unis, les événements de Russie en 1917 ont constitué un appui au droit à l'indépendance pour tous les peuples colonisés. Les résultats d'une conférence qui a eu lieu à Bruxelles en 1927, à laquelle participérent Mrs. Sukarno, Nehru (asiatiques), Lamine Senghor (sénégalais) mort dans les geôles françaises, et Mr. Kouyate, fusillé par les Nazi en 1940, étaient déjà des signaux d'initiatives prises par certains intellectuels pour dénoncer l'intolérance existant en Afrique et en Asie, Aussi, un embryon de conscience national était né et s'est enchaîné à d'autres.

D'autres initiatives ont été prises, par exemple, le développement d'une littérature qui consiste en l'étude des conditions de vie dans les territoires sous administration coloniale, au niveau de la religion où le sentiment religieux était considéré comme un élément de la politique, plus important que l'unité ou l'affinité linguistique, en vue de former une nation. A titre d'exemple, on peut citer en Europe, les divergences entre hollandais et flamands, serbes et croates, tchèques et slovagues, serbes et bulgares, ect...

Il eut d'autres cas s'opposant à ces constatations par exemple : l'unité allemande a été construite malgré les divergences religieuses ; la foi religieuse commune n'a pas été capable d'éviter la rupture entre suédois et norvégiens ect...

C'est à cette époque là qu'apparaissent les premiers symptômes d'affirmation de l'homme noir qui se confondait avec l'Afrique.

Les réunions et les congrès se succèdent et des noms comme ceux du philosophe – historien Williams E.B. Dubois (afro-américain) considérait comme le père du panafricanisme depuis le congrès panafricain de Paris en 1919, Sylvester Williams, de Trinté, le droit des africains à leur propre terre, à leur propre personnalité, à leur propre identité, à leur droit, et doivent être traités comme des êtres bumains (cette phase fait partie du manifeste adopté par le III congrès de 1923.

En effet, le colonisé était considéré sans histoire, sans passé, sans une véritable civilisation, sans droits, incapable de gouverner, paresseux et souvent réduit à un déchet humain, dépourvu de personnalité et se soumettant à une culture imposée car se sentant abandonné, sans culture ni us et coutumes.

Dubois avait des contacts avec des jeunes intellectuels africains qui étudiaient aux Etats-Unis d'Amérique et en Angleterre; parmi eux John Chilembwe qui dirigea l'insurrection de 1915 à l'ex Nyassalandia (aujourd'hui le Malawi), le Dr. Nandi Azikiwe (nigérian) devenu plus tard président du Nigeria; le Dr. Kwame Nkrumah, devenu plus tard le premier président du Ghana; le Dr. Hastings Kamu Banda, devenu ensuite président du Malawi, après avoir été exilé pendant plus de trente (30) ans exerçant en qualité de médecin en Angleterre.

Ce sont ces hommes qui avec leurs idées, ont forcé les pouvoirs coloniaux, dans leurs pays respectifs, à reconnaître que l'intégration politique des africains était une réalité. Les autres, tel que Azikiwe, lors de son retour au Nigeria, publia son livre intitulé Renascent Africa en 1937, où il exalta la renaissance culturelle de l'homme de l'Afrique.

Azikiwe disait qu'il enseignait à l'africain pour qu'il renaisse et devienne homme et rajoutant que «l'africain apporte beaucoup à l'histoire de l'humanité; que les africains du 20è siècle avec l'Afrique ressuscitée seront un élément important à prendre en considération ». De son côté, Nkrumah, disait dans son livre que « l'Afrique doit s'unir, la naissance du panafricanisme est la personnalité africaine dans la politique mondiale ».

Le problème de l'esclavage croît en Angola en 1570 avec le a boom » sucrier au Brésil. L'Angola était devenu une source d'approvisionnement d'esclaves. Une année plus tard en 1571, la couronne portugaise ordonna la conquête d'Angola et le roi Dom Sebastiao, signa les documents relatifs à la fondation de la ville de Luanda, avant d'entamer une expédition au Maroc et disparaître à Alcacerquivir en 1575.

Après la mort du roi Dom Sebastiao, il eut une période de grande turbulence politique au Portugal qui a duré soixante (60) ans, durant laquelle les espagnols ont gouverné le Portugal laissant ainsi leurs colonies à l'abundon. Parmi elles, Angola qui a été occupée plus tard par les hollandais en faisant face à l'arbitraire et aux assauts des aventuriers. Entre-temps, le commerce d'esclaves continua toujours au détriment de l'Angola.

Pour ne pas abuser de votre temps, je dirai que les portugais étaient dépendants durant soixante (60) ans de 1580 à 1640 des espagnols qui les ont gouvernés; mais cela ne signifie pas que les richesses d'Angola cessaient d'être pillées. D'autres colons aventuriers, hollandais, français, espagnols, anglais, en somme des européens qui continuèrent la sale besogne en nous traitant uniquement comme des esclaves noirs.

Ainsi, est apparu le racisme en tant que legs de l'esclavage. Aux Etats-Unis par exemple, jusqu'au jour d'aujourd'hui, les noirs sont privés de leurs droits civiques. Le racisme est un phénomène politico-social où certaines personnes traitent d'autres personnes en fonction de leurs origines raciales. Le trafie de l'esclavage en Angola, était lié au fait racial et quand il a été déclaré illégal (je répéte illégal) en 1836 par le Marquis de Sa da Bandeira, juste après, s'est manifesté l'intérêt pour d'autres marchandises, en l'occurrence, la gomme. Effectivement, l'abolition de l'esclavage en Angola s'est officialisée uniquement en 1878. Déjà, à cette époque, il eut des mouvements d'insurrection contre les portugais. C'était, aussi, la veille de la conférence de Berlin où les puissances européennes ont tracé de 1883 à 1885 sur la carte géographique les nouvelles frontières territoriales de l'Afrique du sud.

Ils divisèrent les territoires comme on partage un gâteau d'anniversaire. Les anglais, les allemands, les belges, les français et les portugais, ont provoqué le malheur de plusieurs générations. Actuellement, en Angola, l'est au sud en passant par le Nord, les familles entières sont séparées par un tracé de frontières laissé par différents pays colonisateurs.

Le colonisateur en Angola, a emmené pour d'autres destinations, plus de cent mille esclaves par an. Il est très difficile d'avoir le chiffre exact concernant la déportation des esclaves ente le 17è et le 19è siècle. Certains estiment à 14 millions le nombre de déportés, ce qui est inexact.

### Mesdames, Messieurs,

Etant donné le peu de temps dont nous disposons, veuillez m'excuser pour avoir concentré toute ma réflexion sur ces illustres fils d'Afrique, artisans d'idéaux politiques qui aidèrent l'Afrique mère à sortir de l'oppression pour une situation de dignité, de liberté, d'unité, de paix, de progrès et de développement.

L'Afrique a vu partir plusieurs de ses fils, transportés comme esclaves dans des conditions inhumaines, d'infériorité et rendus sans dignité.

L'Afrique qui a été victime de pillages et de conflits dans le cadre des expansions, d'agressions et de colonisations étrangères à cause de ses richesses, ne pouvait pas rester indéfiniment sans protection, car ces mêmes événements qui provoquèrent des inégalités ont fait croître un sentiment national entre africains.

La période qui sépara les deux grandes guerres a été fatale en situation engendrant de substantiels changements.

Les deux grands conflits mondiaux modifièrent les corrélations de force entre Etats, exercèrent d'importantes influences au niveau démographique, économique et dans les structures sociales, créérent des conditions pour l'apparition de nouvelles Golfe de Guinée jusqu'au royaume du Congo. A partir de là, ils commencerent la pratique de l'esclavage car ils avaient besoin de la main d'œuvre pour les plantations de la canne à sucre. Ce travail là, devenait possible uniquement avec l'apport des esclaves qui prenaient soin de la terre et surtout grâce à leur nombre.

Savez-vous, mesdames et messieurs, que parallèlement au trafic d'esclaves durant ces voyages supposés être destinés aux découvertes, les portugais ont, toujours, associé le christianisme ; les colonisateurs portugais pour oppresser le peuple (du temps de nos royaumes) utilisaient toujours l'église et plus précisément la partie catholique, apostolique et romaine du christianisme. l'ouvre ici une parenthèse pour dire que cette pratique d'associativisme de l'église avec le colonialisme portugais est tellement ancienne, elle s'est terminée, uniquement, en Angola avec la chute du régime Salazariste le 25 avril 1974, donc il est important de graver dans notre mémoire pour tout ce qui se dit ici, constitue des aspects de l'histoire de la colonisation, où celle-ci (l'histoire) ne peut pas être effacée, sinon nous rendons un très mauvais service aux générations futures et à nous-mêmes qui se caractérise par la négation de la lutte héroïque du peuple angolais pour son indépendance et par la non-reconnaissance de ceux qui sont tombés au champ d'honneur en défendant les conquêtes atteintes durant la révolution victorieuse du peuple angolais.

Il est nécessaire de clarifier tout cela surtout en ce moment ici où chacun de nous expose les expériences des combats que nos peuples ont mené contre les différentes formes du colonialisme. Le colonialisme est le même, il peut avoir différentes formes mais il est, toujours, le même. Les peuples arabes, de l'Afrique du Nord, ont, aussi, affronté les envahisseurs sanguinaires qui sont arrivés au 15è siècle dans les caravelles et qui ont été très loin à la recherche de l'incertain, de l'inconnu, au nom d'une philosophie incongrue qui portait le slogan suivant : « Donner de nouveaux mondes au monde, j'irai là où il y a plus de terre ».

Avec l'ouverture de l'école de Sagres, comme à l'époque sous le nom d'école nautique de navigation en 1460, jusqu'à l'avénement de la république au Portugal le 05 octobre 1910, la politique coloniale portugaise avec l'aval de l'église a, toujours, commis des actes forçant les populations à l'esclavage (les portugais ont été les premiers à institutionnaliser le marché transatlantique des esclaves pour aller travailler dans les mines et les plantations du nouveau monde) comme ils ont été les derniers à l'abolir. Au 15é siècle, le même pays a créé aux îles des Açores et du Cap vert des modèles similaires dudit marché.

Le colonialisme portugais a utilisé l'esclavage et celui-ci a eu un impact significatif sur l'histoire d'Angola. Le Portugal, par le biais de l'esclavage, a obtenu des transformations sociales en Angola, du fait qu'il incitait les peuples à s'entre-tuer pour règner. Ainsi, plusieurs problèmes ont touché les différentes populations provoquées par l'intrigue du colonisateur. L'esclavage a transformé la structure familiale et la filiation. Les plus vieux se sont sentis menacés et ne pouvaient plus être des facteurs d'union de la communauté. Ils vivaient sous pression quotidiennement. L'exportation d'hommes plus que de femmes a eu des conséquences démographiques engendrant naturellement l'augmentation de la polygamie.

Le commerce d'esclaves et le racisme ont fait de celui-ci une marchandise, sans droits élémentaires ni dignité humaine. Certains auteurs s'interrogent si la recherche de l'or et des épices donne la primauté au christianisme ou au goût de l'aventure. Evidemment, je parle du passé historique colonial vécu par le peuple angolais. D'autres expériences s'insèrent dans la simultanéité des situations. A titre d'exemple, les français, espagnols, anglais, hollandais et russes en Sibérie, ect... s'entre-tuaient dans les hautes mers en vue de la conquête d'espaces, de vols de marchandises et même d'autres objectifs d'expansion pour installer les nouveaux colons.

Pour nous, angolais, cette rencontre a lieu dans un contexte de paix effective depuis cinq ans. Dans un passé récent et durant plusieurs décennies, le spectre de la guerre accompagna le quotidien du peuple angolais. Un peuple qui durant tout le parcours de la lutte anti-coloniale pour l'indépendance a bénéficié de l'aide nécessaire en provenance de pays amis pour devenir libre, souverain et mener à bien sa mission.

Plusieurs peuples ont aidé le nôtre et parmi eux le peuple algérien qui aussi, luttait contre le colonialisme français, dans les heures sombres de notre révolution. Après l'indépendance de l'Algérie, l'amitié entre nos deux peuples a été renforcée et nous avions toujours eu la solidarité et la coopération nécessaires pour que nous puissions atteindre nos objectifs qui nous ont conduit vers l'indépendance.

Plusieurs cadres angolais ont été formés ici en Algérie, et qui ont participé à la lutte pour l'indépendance, quelques-uns ne font plus partie de ce monde et d'autres sont, encore, engagés dans la phase de reconstruction de notre pays.

Il m'incombe, une fois de plus, en ce moment, de remercier votre peuple pour son aide.

Angola a été colonisé par un pays pauvre, sous-développé, qui s'appelle Portugal et qui se trouve ici tout près de votre pays.

Le colonialisme portugais avait comme objectifs, outre la domination (subjugation) des peuples d'Angola, des Mozambique, de la Guinée-Bissau, du Cap vert et de Sao Tome et principe, répandre ses desseins politiques, élargir ses frontières, consolider ses pouvoirs unilatéraux en utilisant la force et en imposant sa croyance.

Comme nous le savons tous, le colonialisme en tant que concept est l'idée de l'exploitation délibérée d'un autre peuple et ses habitants. De ce fait, sont apparues dans le monde d'anciennes colonies créées tout au long de la mer Méditerranée par la Grèce antique 600

ans avant J.C. et qui devaient résoudre le problème démographique étant donné que les zones rurales de la Grèce antique suffoquaient.

Jadis, les colonies n'ont jamais espéré devenir indépendantes des villes mères (comme il est de coutume actuellement) bien au contraire, elles contribuaient selon l'histoire à l'approvisionnement de la ville mère. A cette époque là, le colonialisme n'était pas considéré comme non souhaitable même quand les populations indigènes n'usufruitaient pas des bénéfices politiques. Le colonialisme était devenu inacceptable avec l'apparition du développement de la démocratie interne. Et déjà au XX siècle depuis la 1<sup>e</sup> guerre mondiale, le phénomène du colonialisme est apparu avec les allemands, les anglais ect... avec la conquête d'autres territoires. Ces allemands et anglais considéraient les critiques contre le colonialisme d'inappropriées et, seulement, sont devenus partisans à partir de la création de la société des nations.

#### Mesdames, Messieurs,

TO STATE OF

Plusieurs de nos pays ont connu des moments très sombres et amers dominés par des pays qui implantérent le colonialisme comme emblème au nom de l'exploration.

Mon pays, l'Angola, n'était pas une exception, nous avions connu une présence étrangère de 492 ans jusqu'à ce que nous atteignons notre indépendance nationale. Beaucoup de lassitude! beaucoup de sacrifices! plusieurs morts et blessés, plusieurs disparus, plusieurs destructions qui ont coûté énormément à mon pays. C'est cela, notre vérité historique!

Le peuple angolais a, aussi, connu la société pré-coloniale, il a vécu l'impact de la venue des portugais au 15é siècle qui changea grandement la nature et notre modus vivendi social. Les commerçants portugais s'établirent depuis 1482 et avancèrent jusqu'au îles de Sao Tomé e principe en 1485. Ils curent le privilège de faire le commerce dans toute la côte africaine depuis le

Il est très agréable, pour moi, de me retrouver ici en Algérie, une fois de plus, dans ce pays qui a servi de berceau à plusieurs combattants de la liberté, aux représentants de plusieurs peuples, autrefois opprimés et amoureux de la paix et de la liberté.

Je me réjouis et je félicite les organisateurs de ces journées qui ont offert une opportunité de rencontre aux amis venus de divers pays pour qu'ils puissent exprimer des aspects qui constituent des expériences et des victoires de nos peuples.

Un remerciement spécial destiné à Mr. Le Ministre des Moudjahidine qui, sous le haut patronage de son Excellence le Président de la république algérienne démocratique et populaire Mr. Abdelaziz BOUTEFLIKA, organise le colloque international sous le thème «le colonialisme entre la réalité historique et la polémique politique ».

#### Mesdames, Messieurs,

Nous sommes très honorés le fait d'avoir invité notre pays à participer à cet événement et nous estimons qu'il est nécessaire pour les générations futures; surtout celles des pays dont les populations ont souffert le joug du colonialisme et de l'oppression, qu'elles sachent combien de nos aïeux, et plusieurs des présents ici, ont dû s'assujettir et consentis beaucoup de sacrifices pour pouvoir brandir le flambeau de la liberté, de l'identité, de la souveraineté et de l'indépendance.

De nos jours, Mesdames et Messieurs, le monde est différent. Les défis que l'humanité affronte depuis la guerre froide et la chate des blocs, sont, aussi, différents. Le monde pouvait être meilleur avec la disparition des instruments de l'oppression coloniale, cependant, de nouvelles formes d'inégalités ont surgi dans celui-ci où la mondialisation est devenue un concept à la mode qui gagne de l'espace au milieu de ces polémiques.

FORUM INTERNATIONAL ORGANISE EN ALGERIE SOUS LE THEME DE « LE COLONIALISME ENTRE LA REALITE HISTORIQUE ET LA POLEMIQUE POLITIQUE »

Discours prononcé par son Excellence Luis Neto Kiambata, assesseur de la présidence pour les affaires des anciens combattants.

république d'Angola

une meilleure compréhension entre les Vietnamiens et les français, les turbulences actuelles que déchirent votre pays auraient été évitées. La prise de conscience a donc été bien tardive.

Mesdames, Messieurs,

Selon les informations reçues, le 23 février 2005 l'Assemblée nationale française a approuvé une loi, exigeant la reconnaissance pour le rôle positif tenu par la présence française d'outre-mer et la mise en valeur historique du sacrifice de soldats français sur ces territoires d'outre-mer comme il le mérite. Ce fait a suscité une large protestation du milieu politicien et historien français. On a requérir la suppression du projet de loi.

Citoyens d'un pays anciennement colonie française, pourtant, nous ne voulons pas rappeler les souvenirs douloureux du passé. Depuis cent ans, notamment au cours des dernières décennies, le monde a connu de grands changements. Le gouvernement français lui-même a pris conscience de l'anachronisme du colonialisme et a préconisé à partir de 1960 une politique de décolonisation. Aujourd'hui, si, par démagogie ou autre motivation, on trouve nécessaire la reconnaissance et récompense en faveur des vétérans de la guerre coloniale, ne faudrait-il pas plutôt augmenter sans autre commentaire les allocation à ceux — là et leur décerner les médailles, que le redresser un panneau moral pour camoufler une question immorale du passé.

Actuellement, nous le peuple vietnamien concentrons notre savoir-faire et notre force dans la coopération pour le développement, afin de sortir le pays de la pauvreté et du retard. Un peuple riche, un pays puissant, une société équitable, démocratique et civile, tels sont nos objectifs majeurs. Je me permets de rappeler les mots d'un de nos leaders—le Genéral Vo Nguyen Giap—Lors de son interview avec un journal étranger : « Le peuple vietnamien

n'oublie pas définitivement la passé, mais il peut laisser derrière lui l'amertume de passé... »

Avant de terminer mon intervention, permettez-moi d'adresser aux frères et amis dans tous les pays qui avaient soutenu sous n'importe quelque forme politique, morale ou matérielle-- la lutte pour la libération de notre peuple, nos sincères et profonds remerciements.

Je vous remercie.

13

des lettrés patriotiques. Particulièrement à partir de 1886, à la prise de fonction du premier gouverneur général Paul Bert, suivie par le renforcement de politique d'exploitation coloniale, L'intelligentsia féodale a répondu vivement à « l'appel pour le salut royal » lancé par le roi Ham Nghi. Les soulévements se succédaient, suivis de prés par les mouvements révolutionnnaires Phan Boi Chau et Phan Chu Trinh , par l'affaire d'Empoisonnement de Ha Thanh (Ha Noi), par l'Emeute en Cochinchine et le rebellions des soldats vietnamiens au sein de l'armée française, dont le plus marquant fut le putsch militaire à Thai Nguyen en Août 1917. Une des motivations principales de ces rebellions était la protestation contre l'envoi des soldats indigènes aux fronts d'Europe pendant la première guerre mondiale.

Il en fut ainsi, jusqu'à la naissance du Parti Communiste d'Indochine (1930) qui rattachait au fur et à mesure sa politique d'action à l'objectif de libération nationale. Durant 15 ans- bien que enrayés par les terreurs et massacres ensanglantés crès par les colonialistes français (et en même temps par les fascistes japonais à partir de 1940) – les mouvements politiques et les insurrections armées locales se sont développés sans cesse et ont finalement atteint l'objectif de libération nationale au mois d'août 1945 par l'insurrection générale du Nord au Sud.

Dans la Déclaration d'indépendance prononcée lors du jour de la fondation nationale, le Président Ho Chi Minh affirma que deputs plus de 80 ans, les colonialistes français, masqués par la devise de liberté, d'égulité et de fraternité, ont envahi notre pays et réprimé notre peuple. Leurs actions étaient à l'encontre de l'humanisme et la juste cause.

Le peuple vietnamien a de nouveau dénoncé le colonialisme et déclaré la fin de la « présence française » dans notre pays. Or, à peine un mois après notre reconquête du pouvoir, le corps expéditionnaire français, de connivence avec l'armée britannique, fit feu à Saigon, dans une tentative de « retourner le drapeau

tricolore à une colonie perdue ». Tout en dirigeant la lutte du peuple contre les nouveaux agresseurs, notre jeune Gouvernement de la République cherchait toutes occasions possibles à exprimer l'aspiration légitime du peuple vietnamien pour l'indépendance et la réunification nationales ainsi que pour une coopération sincère et égalitaire avec la France nouvelle. Le Président Ho Chi Minh a clairement souligné que les vietnamiens étaient disposés à être amis ou même élèves des français, mais ne plus jamais retourner à l'esclavage. En vain. Paris était décidé à établir le statu quo ante bellum, à exécuter à tout prix la déclaration du 24 Mars 1945 du général De gaulle : « reprendre la plus belle fleur du jardin des colonie » . Paris était convaincu de la victoire de son corps expéditionnaire, comme l'a glissé De Gaulle au Général Commandant en chef du CEFEO Philippe Leclere: Nous sommes les plus forts. Une guerre de grande envergure a évidemment éclaté. Malgré une position de force inégale par rapport à son adversaire français, le peuple vietnamien persistait dans sa résistance, avec un ferme volonté de ruiner l'ambition obstinée des français à « réinstallé sa présence ». De plus la guerre prolongée, de plus elle affaiblit la France tant sur le plan économique que politique. Paris a vus se succèder 7 Commandants générales en chef, 20 premier ministres, dont Jules Moch en poste de 20 jours et René Mayer, tour juste d'une semaine. Puis, la victoire de Dienbienphu rempotée par le peuple vietnamien a définitivement mis fin à l'ambition de « la présence française » Il est à mentionner que, à peine quelques mois après la défaite de Dienbienphu, sur l'ordre de Paris, le

Corps expéditionnaire français renouvela la tragédie vietnamienne en l'Algérie. Huit ans plus tard, avec le traité d'Evian, Paris devait replier ses troupes de l'Algérie et le pays retrouvera son indépendance. Notre Général vo Nguyen Giap avait raison de dire que les impérialistes sont des mauvais élèves. Ils sont incapables d'assimiler les leçons de l'histoire. Il a fallu attendre 12 ans après l'évènement de Dienbienphu pour que l'ex-président De Gaulle ait envoyé, le 8 Fèvrier 1966, au président Ho Chi Minh une lettre, impliquant: Si, après la deuxième guerre mondiale, il y avait eu

en Indochine? Par le coup de force du 9 Mars 1945, les Japonais ont détenu le Gouverneur général Decoux et mis la main sur l'ensemble de l'Indochine, les troupes françaises on été capturées, se sont rendues ou se sont enfuies vers Kun-Min (Chine) .Les Français ont en fait refusé la coopération proposée par le Vietminh pour la lutte commune contre les Japonais .Alors, que signifiait « la présence française » en Indochine, notamment dans le sens de « protectorat ».

Le 2 Septembre 1945, notre président Hō Chi Minh a eu raison d'affirmer que le peuple vietnamien avait reconquis la souveraineté des mains des Japonais. Par les insurrections générales d'Août, le peuple vietnamien a repris « sa maison ». Lla naissance de la République démocratique du Vietnam, par sa Déclaration d'indépendance, a mis fin à tous les liens coloniaux avec la France. Alors, que restait-t-il, à cette époque historique, de « la présence française « au Vietnam?

A la lecture de l'histoire de la formation de l'empire colonial, il est claire que « la présence française » d'outre-mer (que ce soit en Asie, en Afrique, en Amérique ou en Océanie), ne constituait que la conquête, le massacre, l'hypocrisie, la domination et l'exploitation. La « présence française » d'outre-mer en général et en Indochine en particulier a été dénoncée par Nguyen Ai Quoc (plus tar bô chi Minh), dans son ocuvre

le procès de la colonisation française, publié dans les années 20 du dernier siècle, puis encore critiquée par Andrée Violis dans son livre Indochine S.O.S. en 1936.

Depuis les premiers coups de canon tirés sur Danang sur l'ordre de l'amiral Rigault de Genouilly, du 1<sup>th</sup> Septembre 1858 jusqu'au coup de force des Japonais du 9 Mars 1945, la présence française sur le Vietnam fut réelle. Pourtant, il faut préciser que le peuple vietnamien luttait inlassablement contre les envahisseurs français et cherchait par tous les moyens à mettre fin à leur « présence » , pour une simple raison : cette présence ne signifiait que l'envahissement

De génération en génération, la lutte du peuple vietnamien débutait dés l'arrivée des Français jusqu'à l'indépendance du Viétnam et la fin de ses relations coloniales avec la France.

ILLES TO STATE OF THE PARTY OF

L'étude de l'histoire vietnamienne à cette époque nous rappelle des similitudes de beaucoup d'autres colonies françaises, notamment l'Algérie, du « coup de fouet » du chef d'Etat algérien (Le Dey) aux huit ans d'insurrection d'Abdel –Kader .... Il est évident qu'aucune colonie française n'avait le souhait, ni la volonté d'accepter « la présence de la Mère patrie de protectorat ».

Parmi les leaders des insurrections contre « la présence française » au Viêtnam, figuraient les lettrés patriotiques aussi bien que nombre de rois, tels que Ham nghi avec son « appel pour le salut toyal », puis les rois Thanh thai et Duy Tan. Pour avoir protesté contre « la présence française », le roi Ham Nghi fut expulsé en Algérie pour 55 ans, jusqu'à sa mort (1888-1943), le roi Thanh Thai à la Réunion pendant 31 ans (1916-1947) avant d'être mis sous détention à domicile à Saigon. Quant au roi Duy Tan, fils de Thanh thai, il fut également exilé à la Réunion pour 29 ans (1916-1945). Malgré tout, la lutte contre « la présence française » se poursuivait sur l'ensemble du territoire vietnamien. Nous pouvons citer ici le mouvement de Nguyen tri Phuong étendu du Sud au Nord, ou encore celui de Hoang Hoa Tham qui perdurait plus de 10 ans (1903-1913). Tous les leaders d'insurrection, une fois capturés par les Français, n'avaient aucun moyen d'échapper à la peine capitale, comme Nguyen Trung Truc et Hoang Hoa Tham. De leur coté, les Français ont payé un pris cher lors des campagnes de conquête. Prenons comme exemple leur deux envois militaires au Nord ou les deux commandant en chef français, francis Garnier et Henri Rivière, ont payé de leur vie leurs crimes contre les vietnamiens.

En 1884, le traité viêtnamo-français traité Patenôtre fut conclu. Il s'agit du traité de capitulation de la Cour de Hue, reconnaissant le protectorat français. Donc, se poursuivirent des mouvements populaires anti—français, sous la direction du roi de Ham Nghi et

## QUELQUES REFLEXIONS SUR LA PRESENCE FRANCAISE AU VIETNAM

TRAN TRONG TRUNG -VIỆT NAM- Mesdames, Messieurs, Permettez- moi de faire mon intervention, intitulée



C'est un grand honneur pour moi de participer à ce colloque, je tiens d'abord à adresser à vous tous ici présents mes salutations de solidarité et d'amitié.

Je Voudrais en particulier remercier nos amis algériens pour m'avoir invité et facilité ma participation à cet évènement.

Et je souhaite à ce colloque de bons succès.

A l'heure actuelle, les relations entre la République socialiste du Vietnam et la République Française sont en voie de développement satisfaisant. Pourtant elles connaissaient aussi les hauts et les bas. Pour ma part, ce colloque ne devrait pas être l'occasion de rappeler un passé douloureux dans les relations de ces deux pays. Comme le thème proposé par le colloque aborde la vérité historique, il m'est amené à quelques réflexions sur « la présence fraçaise » au Vietnam dans le passé.

D'abord, il convient de recadrer cette « prèsence » dans les différents contextes historiques, afin de micux appréhender le changement substantiel de ce mot. A mon sens, nous pouvons définir le mot « prèsence », utilisé dans le cadre de ce colloque, comme « souveraineté » française sur les territoires d'outre-mer. Néanmoins, après la défaite française face à l'Allemagne et l'occupation qui en résulte, la présence allemande s'est substituée à la présence française d'outre-mer? le 8 décembre 1941 — justement un jour après le déclenchement de la guerre de pacifique — l'amiral Jean Decoux-Gouverneur général en Indochine-signa un accord de coopération avec le Japon, permettant l'occupation japonaise et la soi —disant « défense commune de l'Indochine » mais il n'en résulte que l'établissement d'une base militaire nipponne contre l'Alliance. Qu'était alors « la présence » française

